

# THE ANALOGY OF RELIGION TO THE Constitution and Course of Nature

TO WHICH ARE ADDED TWO BRIEF DISSERTATIONS:
I. ON PERSONAL IDENTITY. —II. ON THE NATURE OF VIRTUE.

BY JOSEPH BUTLER, D.C.L.



حصبه اوّل و دوم

یعنی مسیحی مذہب اور مخلو قات کے طریقوں کی مشابہت

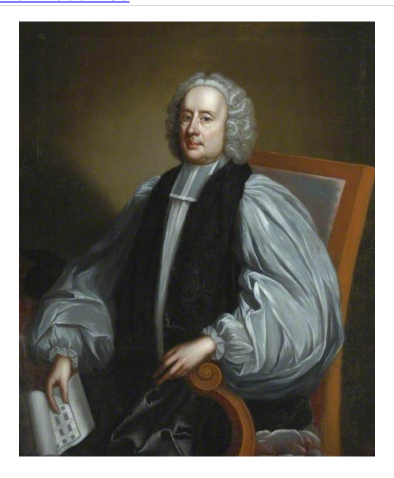
جسكو

بشپ جوزف بٹلر صاحب اِل اِل ڈی نے انگریزی میں تصنیف کیا ریس میں نہ بر مندہ اس مند نہ بنا

> ر پادری ہمری میں صاحب نے باعات منش مارین جس لارنتہ ارتہ جس کیا

> > لكصنه

امریکن مشن پریس میں یادری کریوں صاحب کے اہتمام سے چھپا مریکن مشن پریس میں یادر کی کریوں صاحب کے اہتمام سے چھپا



JOSEPH BUTLER, D.C.L. Bishop of Durham 18 May 1692 – 16 June 1752

## فهرستِ مضامین ملتِ تشبیهی

| صفحه | مضامين                                                                                 | نمبر شار    |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 6    | ديباچير                                                                                |             |
| 7    | حصه اوّل خلقی مذہب کا بیان                                                             |             |
| 7    | آیندہ کی زندگی کے بیان میں                                                             | پہلا باب    |
| 13   | خُدا کی حکومت کرنے اور سزاو جزادینے بلکہ خاص کر سزادینے کے بیان میں                    | دوسراباب    |
| 18   | خُداکی عدالت کے بیان میں جو خلقت سے ظاہر ہے۔                                           | تيسراباب    |
| 24   | حال کی آزماکش کی بابت که اُس میں امتحان و خطرے اور مشکلات ہیں                          | چو تھا باب  |
| 27   | یہ حال کہ آز ماکش ہماری تربیت اور ترقی کا باعث ہے                                      | يانچوال باب |
| 31   | تقدیر کی تعلیم سے ہمارے کا موں پر کون سی تا ثیر ہوتی ہے                                | جيطاباب     |
| 36   | خُداکی حکومت ایک تدبیر ہے جس کو ہم لوگ صاف و صحیح نہیں سمجھتے ہیں۔                     | ساتوال باب  |
| 38   | تتمه حصه اوّل                                                                          |             |
| 39   | حصه دوم ـ الهامی مذہب کا بیان                                                          |             |
| 39   | مذہب عیسوی کی ضرورت کا بیان                                                            | پہلا باب    |
| 45   | معجزوں کے برخلاف قیاس کرنے کابیان                                                      | دوسراباب    |
| 48   | اس بات کے بیان میں کہ ہم اس قابل نہیں ہیں کہ الله می کلام پر ٹھیک انصاف کر کے بتلاسکیں | تيسراباب    |
|      | کہ اُن میں کون کون سی باتیں ہونی چاہیے لیکن مشابہت پر لحاظ کرنے سے غالب معلوم ہو تاہے  |             |
|      | کہ خُداکے کلام میں بہت سی باتیں ہونی چاہیے جن کو ہم نہیں سمجھتے۔                       |             |
| 52   | اس بیان میں کہ مسیحی مذہب ایک تدبیر ہے کہ جس ہم لوگ صاف و صحیح نہیں سمجھ سکتے ہیں      | چو تھاباب   |

| 55 | مسیحی مذہب کی خاص تدبیر کابیان یعنی شفیع کا مقرر ہو نااور اُس کے وسلے سے دُنیا کا بحپایا جانا | پانچوال باب |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 61 | اس بات کے بیان میں کہ عوام الناس کواللام نہیں اور اُس کے منجانب اللہ ہونے کے دلا کل۔          | چھٹواں باب  |
| 65 | مذہب عیسوی کے خاص دلا کل۔                                                                     | ساتوال باب  |
| 73 | اُن اعتراضوں کے بیان میں جو کہ اس طرح کی مباحثہ کرنے کے برخلاف ہیں۔                           | آ ٹھواں باب |

#### ويباچيه

بشپ بٹکر صاحب ملک انگلینڈ میں (۱۲۹۲ء) میں پیدا ہوئے اور ساٹھ (۲۰) برس کی عمر میں وفات پائی اُنہوں نے اپنی سن (عمر) کی چوالیسویں (۴۴) سال میں اُس کتاب کو جس کا ترجمہ مبین (بیان کئے ہوا) صفحوں میں مندر جہہے تصنیف (کتاب لکھنا) کیا تھا۔

اُس زمانے میں اکثر عالم و فاضل اوگ کلام ربانی سے انکار کرتے اور کہتے تھے کہ خُدا جوابیخ کاموں لینی مخلو قات کے طریقوں سے جب ہم کو معلوم ہوتا ہے وہ اُس سے جس کا ذکر بائبل میں ہے بالکل بر خلاف ہے چنانچہ وہ کہتے تھے کہ خُدا اپنے کاموں سے کریم ور حیم معلوم ہوتا ہے لیکن بائبل میں مر قوم ہے کہ وہ سزاد سے والا بھی ہے۔ پس اس سبب سے اُنہوں نے بائبل کی تکذیب (جھٹلانا، جھوٹ بولنے کا الزام لگانا) میں کوشش کی لیکن بشپ میں مر قوم ہے کہ وہ سزاد سے والا بھی ہے۔ پس اس سبب سے اُنہوں نے بائبل کی تکذیب (جھٹلانا، جھوٹ بولنے کا الزام لگانا) میں کوشش کی لیکن بشپ میں مر قوم ہے سووہی ہے جو کہ خلقت کے طریقوں پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کیونکہ اُس کی حکومت وانظام اُس کے کام وکلام دونوں میں کیسال ہیں جیسا کہ صاحب موصوف (جس کی تعریف کی جائے) کی کتاب کے نام سے ثابت ہے کہ مذہب عیسو کی اور مخلو قات کے طریقوں میں مشابہت ہے۔ بذریعہ تصنیف مذکورہ بالاسب منگرلاجواب ہو گئے تھے۔ للذا وہ کتاب ہریک انگریزی تھیولا جیکل اسکول یعنی تعلیم علم اللی کے مدر سوں میں اُس وقت سے اب تک پڑھائی جاتی ہے۔

مترجم کے خیال میں گزرا کہ اب ہندوستانی لوگوں کے لیے ایس کتاب بہت مفید ہوگی لیکن جیسی کہ کتاب مذکورہ زبان انگریزی میں بے نظیر (جس کی کوئی مثل نہ ہو) ہے ویسے ہی اُس کے محاورات ایسے مشکل ہیں کہ بعینہ ترجمہ لفظی کرناامر محال (مشکل کام) ہے۔للذامتر جم نے بہت اختصار (مختصر طور پر) اُس کا مطلب ہندوستانی زبان میں اپنے ذہن کی رسائی کے مطابق لکھاہے اور اُمید قوی ہے کہ خُدا کی مدداور ہر کت سے یہ کام بے فائدہ نہ ہوگا۔



حصيراول

خلقی مذہب کا بیان

پہلا باب

## آئندہ کی زند گی کے بیان می<mark>ں</mark>

بعض آدمی اس بات کے شاکی (شکایت کرنے والا) ہیں کہ آیا جستی انسان زمانہ حال واستقبال میں اور نیز کسی دولمحہ میں یکساں رہتی ہے یا نہیں چنانچہ بٹلر صاحب نے اس بات کا بیان اپنی کتاب کے تتے (کتاب کاوہ زائد حصہ جواخیر میں لگادیتے ہیں) میں کیا ہے۔ لیکن اُس کا ترجمہ اب تک نہیں ہوا پس ہم اُن شکوک کے رفع اور رد کرنے سے دست ہر دار ہو کر خلقی موافقت دریافت کریں گے تاکہ ہم اُن تبدیلات کو جن میں ہم مبدل (تبدیل شدہ) ہوتے رہتے اور آئندہ بلانقصان اُنہیں ہر داشت کریں گے معلوم کریں کہ آیا بعداز مرگ ہمارا یکساں رہنا ممکن ہے یانہیں۔

ابانسان کے اس وُنیا میں طفولیت (بیچین) کی ناکا مل حالت میں پیدا ہونے اور پھرائس سے گزر کر بہ عالم جوانی بینی خاصیت میں یہ کلیہ قاعدہ اور قانون دریافت اور معلوم کرتے ہیں کہ ہر ایک متنفس اور کل اشخاص حالت زندگی اور قوت ادراک (سوچنے سیجھنے کی قوت) کے سب در جوں میں گزر سکتے ہیں یعنی ہرایک آدمی کے کام کرنے اور خوشی پانے اور متحمل (مخمل کرنے والا، ہر داشت کرنے والا) ہونے کی لیا قتیں اُس کی متفر ق سیر کی سرگذشتوں میں تفاوت (فرق) رکھتی ہیں اور نیز دیگر حیوانات کی خاصیتوں میں بھی بھی قاعدہ جاری ہے کہ اُن کے حالات اور لیا قتیں بہ نسبت سیر کی سرگذشتوں میں تفاوت (فرق) رکھتی ہیں اور نیز دیگر حیوانات کی خاصیتوں میں بھی کی قاعدہ جاری ہے کہ اُن کے حالات اور لیا قتیں بہ نسبت اُن کی پیدائش کے وقت کے ایام کاملیت میں بہت متفرق ہوتے ہیں۔ مثلاً چند قتم کے کیڑے مکوڑوں سے کھیاں اور تیز بی بن جاتی ہیں اور تبال اُن کے حالات طاقت ر قار بہت بڑھ جاتی ہے اور پر ندا ہے گھر یعنی انڈوں کے چھکوں کو توڑ کر ایک نے عالم یعنی اس خلقت میں نمود کرتے ہیں اور یہاں اُن کے حالات مشتخر (بدلنے والا) ہوجاتے ہیں اور وہ نئے طور کے کام کرنے لگتے ہیں لیس وہ بھی اس ندکورہ بالا قاعدہ میں مشترک ہیں۔ چنانچہ بایں صورت ہر قتم کے مشخیر (بدلنے والا) ہوجاتے ہیں اور وہ نئے طور کے کام کرنے لگتے ہیں لیس وہ بھی اس ندکورہ بالا قاعدہ میں مشترک ہیں۔ چنانچہ بایں صورت ہر قسم کے متعادر اب

کہ بلوغیت (جوانی) کو پہنچے ہمارے خیالات کی وسعت کے موافق کسی قدر فرق ہے۔ نظر براں اس قاعدہ کلیہ سے صاف ظاہر و باہر ہے کہ بعد موت کے بھی ہم اس حال موجودہ میں قائم رہیں گے۔

ہم جانتے ہیں کہ ہم میں کام کرنے کی طاقت اور خوش ہونے اور رنج سہنے کی لیاقتیں ہم سے جُدانہ ہوں گی تو غالب ہے کہ پس از مر گ (مرنے کے بعد) بھی یہی طاقت اور لیاقتیں ہم میں قائم اور بر قرار ہیں لیس گمان غالب ہماریاا یک دلیل ہے اور بشر ط بہر کہ اللام کی کو کوئی بات اس کے بر خلاف نہ ہو تو ہم اس تعلیم پراعتقاد واعتاد رکھ سکتے ہیں کہ آیندہ کو بھی زندگی ہو گیاوریقین ہے کہ بیہ تمام ہوش وحواس جیسے کہ اب ہیں ویسے ہی آیندہ کو بھی قائم اور موجود رہیں گے اور اگرہم کسی دلیل سے یہ ثابت نہ کر سکیں کہ ان لیاقتوں اور قوتوں میں تغیری پھر ہو گی تومشابہت کی روسے گمان غالب بھی ہماری ایک دلیل جو مداومت ( ہمشگی ، قیام ثبات ،دوام ) کے لفظ سے بیان ہوتی ہے اور اسی کی روسے ثابت ہوتا ہے کہ اس وُنیا کے طریقے آخر تک ویسے ہی رہیں گے جیسے کہ اور تواریخوں میں ابتداہے متواتر ہیں اور صرف اسی دلیل سے ہم یہ خیال بھی کر سکتے ہیں کہ سوائے غیر مخلوق خُداکے کوئی شے جواب موجود ہے زمانہ آیندہ تک موجود نہرہے گی۔ پس اگرانسان کو بیایقین وا ثق ہے کہ آد می کی طاقت اور لیاقت موت سے ہلاک نہیں ہو تیں تووہ ہر گز ۔ ممان نہ کریں کہ کوئیاور چیز جوموت سے علاقہ نہیں رکھتیاُن کی قوتوںاور لیاقت کوموت کے وقت نیست کر سکے گی۔اس لیےاغلب( کمان ) ہے کہ ہماری زندہ طاقت اور لیاقت جواب موجو دہیں بصور ت اصلی قائم رہیں گی حاصل کلام اس کابہ ہے کہ اگر ہم یقین کرتے ہیں کہ موت ہماری ان قوتوں کو نیست ونابود نہ کرے گی توضر ور وہ بعد موت کے بھی زندہ رہیں گی اور اگراقرار کیاجائے کہ آئندہ کی زندگی غیر ممکن ہے اور دلیل سے پیشتریہ خیال میں آئے کہ ہمارے حواس خمسہ (یا پنچ حواس دیکھنے ، ٹیننے ، سو نگھنے اور چھونے کی یا پنچ قوتیں)موت کے بڑے صدمہ سے نیست ہو جائیں گے توالیسے خیال کی کوئی دلیل معقول نہیں ہےاورا گرشمجھی جائے تو چاہیے کہ وہ دلیل موت کی خاصیت پاخلقت کے طریق کی مشابہت سے <u>نک</u>ے لیکن ظاہر ہے کہ ہم موت کی خاصیت کود کھے کر کسی طرح ثابت نہیں کر سکتے تووہ ہماری روح کو ہر باد کر دے گی کیونکہ ہم نہیں جانتے کہ موت کیاشے ہے البتہ ہم اُس کی چند تا ثیرات دیکھتے ہیں یعنی اُس کے باعث گوشت و چڑااور ہڈیاں گل کر تبدیل ہو جاتی ہیں لیکن یہ غیر ممکن ہے کہ اُس کے سبب کوئی قوت پالیاقت نیست وجائے اور علاوہ ازیں ہم بہ بھی نہیں جانتے کہ ہماری لیافتوں کی حرکتیں کس چیز پر مو قوف ہیں کیونکہ بخو بی عیاں اور ثابت ہے کہ نیند میں اور خصوص (خاص کام)خواب کی حالت میں ہماری طاقتیں اور لیاقتیں موجود اور قائم رہتی ہیں گو کہ اُس وقت وہ کام میں نہیں آتیں اور اُن میں حرکت کرنے کی طاقت نہیں ہوتی۔خلاصہ کلام ہم کو نہیں معلوم کہ ہماری طاقتوں اور لیاقتوں کی ہستی کس چیز پر مو قوف ہے اس لیے ہم نہ خیال کر سکتے نہ کہہ سکتے ہیں کہ موتاُن کو نیست کردے گی کیونکہ اُن کی ہستی کسیالی شے پر منحصر ہے جو موت سے کسی طرح نہیں بدل سکتی پس ہم جانتے ہیں کہ ہماری قوت متخیلہ (سوچنے کی قوت)ایی تیز ہے کہ ہم بغیر دلیل بہت سی ہاتوں کا خیال کرتے ہیں اور اب ہم اُن قیاسوں ( گمان )پر جو دل میں آتے ہیں چند لحظہ بغور سوچ کریں گے کہ اُن میں کیاشے ہے۔ پہلےا گرہم کہیں کہ موت سے زندہ قوتیں نیست ہو جاتی ہیں تو ہمیں ثابت کر ناچاہیے کہ وہ قوتیں شامل کر منقسم ہوتی

بناءعلیہ (اس وجہ سے، اس لیے) خود آگا ہی ایک واحد طاقت ہے اور عیاں ہے کہ جس میں وہ قیام رکھتی ہے وہ بھی واحد ہے خیال کرو کہ اگر
کی ذرہ کی الی حرکت ہو کہ وہ تقسیم نہ ہوسکے تواس کے تقسیم کرنے کا خیال بھی ہیو قونی ہے۔ کیونکہ ہم نہیں کہہ سکتے کہ اُس حرکت کا ایک حصہ ہواور
دو سرانہ ہو پس وہ ذرہ جس میں وہ حرکت رہتی ہے واحد ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ ہمارے وجود ہونے کی آگا ہی واحد اور بے تقسیم طاقت ہے للذا ظاہر ہوتا
ہے کہ جس میں یہ آگا ہی قیام رکھتی لیعنی ہماری واقف کاری کی ہستی لا تقسیم ہے۔ تواس بیان سے جس کا اوپر ذکر ہواصاف وواضح یہ نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ
وہ زندہ طاقت یا ہستی جوایک آد می آپ میں بیان کرتا ہے اور نیز ہمار ابدن جس میں ہم رہتے ہیں باہم پوستہ اور واحد ہو کر مجسم نہیں اور جسم کے علاوہ ہمار ا
کوئی حصہ نہیں ہے کیونکہ ہم اور بدن میں موثر بھی ہو سکتے اور اُن سے بھی اثر پاسکتے ہیں اور جس طرح ہم اپنے قالب میں رہتے ہیں اُس طرح آپ اس جسلے ہیں اور ہم اور طرح کے اجسام میں بھی جن کی ذات اعلیٰ ہوائی طرح بی سکتے ہیں جس طرح آپنے ان اجسام میں جیتے ہیں اور ہمارے گئا ایک
اہدان (بدن کی جمع، بہت سے جسم ) کے نیست ہونے سے بھی ہماری ہستی نابود نہیں ہوتی جیسے کہ اور طرح کے جسم جن میں ہم تاثیر پاتے ہیں ہروقت نیست ہونے نے ہماری طاقتوں اور لیا قتوں و نیست نہیں کرتے۔

ورسری: بید اگرتے ہیں کہ ہمارے خلقی آلات اجہام جن سے ہم معلوم کرتے ہیں وہ ہماری ایک جہم اور ایک روح ہے اور اُس کی روسے ہم سوچ کر بیر نتیجہ پیدا کرتے ہیں کہ ہمارے خلقی آلات اجہام جن سے ہم معلوم کرتے اور کام کرتے ہیں وہ ہماری روح کا کوئی حصہ نہیں ہے پس کسی سبب سے ہم اییا خیال نہیں کر سکتے کہ جہم کے نابود ہونے سے طاقت ولیاقت بھی نیست ہو جاتی ہے کیونکہ اکثر دیکھنے میں آیا ہے کہ انسان بعض وقت کسی عضویا جہم کے بڑے جھے کو کھودیتے اور قطع کردیتے ہیں تو بھی ویسے ہی زندہ اور سلامت رہتے ہیں یعنی اُن کی روح میں کچھ نقصان نہیں آتا ہم اُس عضویا جہم کے بڑے جھے کو کھودیتے اور قطع کردیتے ہیں تو بھی ویسے ہی زندہ اور سلامت رہتے ہیں یعنی اُن کی روح میں کچھ نقصان نہیں آتا ہم اُس وقت اس کا حصہ یا عضود وریا منقطع ہو جاتا تو بھی ہم زندہ اور بر قرار رہ سکتے سے علاوہ ازیں جو ان آدمی کا جہم ضرر سہتا ہے لیکن اُس کے دل کو نقصان نہیں پہنچتا اور بھی ہم دیکھتے ہیں کہ جانوروں کے جسم ہمیشہ تبدیل ہوتے رہتے ہیں کہانوں سے ہم یہ تمیز حاصل کرتے ہیں کہ روح اور فانی جسم کے در میان فرق ہے ۔ یعنی روح اور شے ہے اور جسم دیگر چیز ہے کیونکہ جسم گوتنہ ہم گور در کیاں باقوں سے ہم یہ تمیز حاصل کرتے ہیں کہ روح اور فانی جسم کے در میان فرق ہے ۔ یعنی روح اور شے ہے اور جسم دیگر چیز ہے کیونکہ جسم گور در میان فرق ہے ۔ یعنی روح اور شے ہے اور جسم دیگر چیز ہے کیونکہ جسم گور درجی ہم گور دوح کیاں رہتی ہے۔

اوراب ہم اور خیالوں پر متوجہ ہوتے ہیں۔ پہلے ہم ازروئے تجربہ کاری ثابت نہیں کر سکتے کہ وہ جان جو ہم میں ہے کتنی بڑی ہے مگر چو نکہ اُس کااس جسم کے عناصرسے بڑا ہو ناثابت نہیں ہو تاتو ہم ہر گز نہیں کہہ سکتے کہ وہ موت کے ذریعہ سے نیست ہوجائے گی۔

دو ممرے۔اگر ہم کسی طرح کے جسم یعنی گوشت وہڈی ورگ وغیر ہے تعلق رکھتے ہوئے خوش رہیں اور بعدہ (اس کے بعد)اُس جسم سے علیحدہ ہو کے زندہ رہیں تو ہم نہیں کہہ سکتے کہ اُس جسم اور ہڈیوں کی جن سے ہم علیحدہ ہوتے تبدیلی بلااُن کی ہلاکت ہوگی۔اور جو حال اُن کا ہو گاوہ ہماری ہلاکت کا سبب ہوگا۔اور اگرچہ ہم جسم کا ایک بڑا حصہ خواہ سب کھو دیں تاہم ہماری جان یکسال رہتی ہے اور ہم نیست نہیں ہوتے تو بے شک وشبہ ہم موت کے بعد زندہ رہیں گے البتہ ہمارا جسم ایک دم سے تبدیل نہ ہوگا مگریہ بچھ بات نہیں ہے جس حال میں کہ ہم بڑی تبدیلیوں سے گزر کر زندہ رہیں تو کسی طرح خیال نہیں کر سکتے کہ جب ہمارا جسم مرجائے توروح بھی عدم وجو دہوجائے گی۔

پس اگر ہم اپنے بدن کی بابت خاص کراس طرح کے خیال کریں کہ معلوم کر نااور خواہش کر نامجھی خلقی آلات سے بے ہیں <mark>تو متبجہ یہ نکلتا ہے</mark> کہ علمی مناظرہ سے اور ازروئے فلاسفہ معلوم ہوتاہے کہ ہم آنکھوں ہے مثل چشمہ کے دیکھتے ہیں مگریہ کسی طرح ثابت نہیں کہ آنکھ ہی وہ دیکھنے والی شے ہے بلکہ وہ تو فقط بصیرت کا ایک ذریعہ ہے اوراسی طرح کان بھی سُننے والی شے نہیں ہیں بلکہ ساعت کا ذریعہ ہیں۔علی ہذالقیاس (اسی طرح،اسی قباس پر ) جملہ اعضاا یک طرح کے آلات ہیں جن کے ذریعے سے ہم باہر کے اشیاء کواندر لا سکتے ہیں بینی معلوم کر سکتے ہیں۔پس وہ معلوم کریں کہ اوزاراور و سیلے ہیں غرض اس سے بیثابت ہوتا ہے کہ اگرچہ آدمی اپنے کئی ایک خلقی آلات بینی باصر ہ وساع (دیکھنے اور سُننے کی قوت)وغیر ہ کھودیتے ہیں تو بھی اُن کی قوتیں زندہ اور بر قرار رہ سکتی ہیں اور نیز یہ بات خواب کی حالت میں اور بھی مسلم الثبوت ہوتی ہے ۔اسی طرح حرکت کرنے کی قوت بھی قائم شے ہے۔ کیونکہ ہم حسب اپنی مرضی کے حرکت کر سکتے ہیں اگر کوئی عضو ضائع ہو جائے تو بھی بیر روح قائم رہتی ہے یعنی وہ شخص جس کے عضو کا نقصان ہو گیا ہووہ حرکت کرنے کی طاقت ولیاقت رکھتاہے پر بسبب نہ ہونے عضو کے اُس طاقت ولیاقت کو کام میں نہیں لاسکتااور اگروہی عضو قائم ہوتے تووہ سابق کے موافق اپنی جملہ حرکتیں کر سکتا۔ پھر اگر کسی کی ٹانگ ضائع ہو گئی ہو تووہ لکڑی کی ٹانگ بناکر چل سکتاہے یاڈنڈے سے کام لے سکتا ہے۔اور حالا نکہ ہمارےاعضا حرکت کرنے کے قابل بنائے گئے ہیں۔ مگر یہ ثابت نہیں ہو سکتا کہ وہاز خود حرکت کر سکتے ہیں۔مثلاً ایک شخص اراد ہر کھتا ہے کہ دوربین کے ذریعے سے کسی چیز کودیکھے اور چوبدستی(ہاتھ کی لکڑی، چھڑی) کی مدد کسی جگہ کو جائے تو کچھ دوربین اور چوب دستی ارادہ کرنے والی شے نہیں ہیں پس اس طرح آنکھ اور ٹانگ کچھ ارادہ کرنے والی نہیں ہیں اور بھی جس طرح کہ دور بین دیکھنے والی نہیں ہے اور نہ لا تھی چلنے والی ہے اسی طرح آنکھ اور ٹانگ چلنے والیاور دیکھنے والی نہیں ۔خلاصہ کلام خلقی اوزار واعصنا صرف آلات ووسائل ہیں جن کے ذریعہ سے زندہ شخص یعنی ہم معلوم کرتے اور حرکت وکام کرنے کے استعال میں لاتے ہیں۔اور سوائے اس کے کچھ اور یقین ان کی بابت نہیں ہو سکتا کہ وہ کیاہیں اور نہ ہم اُن سے کسی اور طرح کا تعلق رکھتے ہیں بلکہ مثل اور آلات کے \_پس جس وقت ہمارے خلقی آلات واوز ار ہلاک ہوں گے تو بہ یقین ہر گزنہیں ہو سکتا کہ ہم بھی نیست ہو جائیں اورا گر کوئی اعتراض کرےاور کیے کہ دلائل مذکورہ بالاسے ثابت ہوتاہے کہ اور حیوانات بھی ابدی ہیں اوراس لیے حیات ابدی یانے کے مستحق ہیں تواُن کا بیراعتراض ضعیف (کمزور)اور بے جاہے کیونکہ جس قدر ہماینی بابت واقفیت رکھتی ہیںاُس قدراُن کی بابت نہیں جانتے نحواہ وہ حیات ابدی پائیں یانہیں پراس مباحثہ سے کچھ تعلق نہیں ہے۔

اگرچہ یہ ظاہر و ثابت ہے کہ قوت ادراک ویادو محبت ہمارے اجسام سے متعلق ہیں مگراُن کا تعلق ایسا نہیں جیسا کہ ہمارے آلات حقیقی کا ہے پس کسی طرح اور کسی سبب سے ہمیں یہ خیال نہیں ہو سکتا کہ جب ہمارا جسم مرجائے قوہماری قوت متخیلہ وادرا کہ بھی نیست ہوجائے گی یا تھوڑی دیر کے واسطے بھی بے کار ہوجائے گی پس جس حال میں کہ دوطرح کے قانون ہیں تو انسان اُس زندگی میں داخل ہو سکتا ہے اور ہر حالت کی خوشی یارنج معلوم کر سکتا ہے اور جب کہ ہمارے خلقی آلات کو حرکت ہوئی ہے یاجب کہ ہماری کوئی جسمانی خواہش پوری ہوتی ہے تو ہم اُس وقت حالت حواس میں ہوتے ہیں اورا گرایسانہ ہواور ہم معلوم کرتے ہوں یاکام اور خیال کرنے میں مشغول ہوں تو اُس وقت ہم خیال کرنے کی حالت میں ہیں اور کسی طرح سے معلوم نہیں کر سکتے کہ کوئی چیز جو بذریعہ موت ہلاک ہو سکتی ہے کسی زندہ شخص کو جو قوت متخیلہ رکھتا ہے درکار ہوبشر طبیہ کہ اُس وقت کے بیشتر اُس نے علم حاصل کیا ہوا گرچہ خیال کرنے کے وقت ہم کوا پنے معلوم کرنے والے خلقی آلات کی ضرورت ہوتی ہے تاکہ وہ ہم کو خیالات کے لیے تصورات پہنچائیں حاصل کیا ہوا گرچہ خیال کرنے کے وقت ہم کواپنے معلوم کرنے والے خلقی آلات کی ضرورت ہوتی ہے تاکہ وہ ہم کو خیالات کے لیے تصورات پہنچائیں

حبیبا که راج مکان بنانے میں اوزار تھوڑی دیرتک کام میں لاتے ہیں مگر تو بھی جب کہ تصورات اور علم دل اوریاد میں درآتے ہیں تب ہم اپنے خلقی آلات ی مدد سے بغیر گذشتہ خیال اور غور کرنے کے بہت ہی خوش اور غمگیں ہوتے ہیں۔ پس ہم بحالت مذکورہ اپنے ان اجسام سے جو فانی ہیں کچھ مدد نہیں یا سکتے جس سے بیہ جان سکیں کہ ہم نہ مریں گے جس وقت کہ مر جائیں گے پھر ہم میں کئی شے الی ہیں جو بدن کے لیے مُملک ہیں لیکن جب کہ وہی ہمارے جسم پر حملہ کرتی ہیں تو ہماری روح اور عقل کی قوتیں اور لیاقتیں بدستور قائم رہتی ہیں پس کسی طرح سے یقین نہیں ہوتا کہ جس وقت جسم مر جائے گاتو بدروح بھی مر جائے گی بلکہ غالب ہے کہ وہ ہر گزنیست نہ ہو گی کیونکہ جسم کی بیاریوں سے روح میں کچھ نقص نہیں آناہاں البتہ چند ہاتوں میں ہاری فانی طاقتیں اور خلقی آلات اپنی حرکت ہے رُک جاتے ہیں مثلاً غنودگی کہ وہ ہاری نیند تک بڑھتی جاتی ہے گروہ ہاری تجربہ کاری کے برخلاف بتلاتی توہم یقین کرتے کہ بیہ طاقتیں نیندہے ہلاک ہو جائیں گی بلکہ مذکورہ بیاریوں ہے بیہ حال نہیں ہو تاجیسا نیند میں ہو تاہے کیونکہ طاقتیںاور لیاقتیں تو ذرہ قاصر نہیں ہوتیں بلکہ موت کے وقت تک پوریاور ہاہم رہتی ہیں توکسی طرح یقین نہیں ہوتا کہ موت کے سبب سے قوت متخبلہ ہلاک ہو گی کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ اگلی قوتیںاور لیاقتیں یعنی حصہ مشتر ک خیال وہم قوت متفکر ہ حافظہ موت ہی تک قائم رہتی ہیں یہاں تک انسان بباعث عقل درج خواہ خوش وخُرم یامغموم (غمز دہ)ہو سکتاہے۔ پس ثابت ہے کہ روح کی طاقت ولیاقت کم نہیں ہوتی بلکہ کسی قدر ترقی یاتی ہےاب ہم کس طرح خیال کر سکیں کہ وہ سخت اور مُلک بیاریاں جو بدن کو ہلاک کر ڈالتی ہیں روح کو بھی ضرر پہنچائیں گی ہر گزنہیں کیونکہ ہم نے اکثر دیکھاہے کہ جب بیاریوں کے سبب جسم کمزور ہو گیاہے توطاقتیں اور لیاقتیں جوروح اور عقل کے تعلق ہیں تاہنگام (موقع، زمانہ)موت قائم و برقرار رہتی بلکہ کسی قدر بڑھ جاتی ہیں اور جس حال میں کہ ہماس طرح کی موت سے نیست نہیں ہو جاتے تو نہیں کہہ سکتے کہ کسیاور طرح کی موت سے مر جائیں گے اور ہماس بات کواور بھی طول دے سکتے ہیں کہ ہمارے خلقی آلات ہمارے غور کرنے کی قوت ہے اس قدر کمتر تعلق رکھتے ہیں کہ ہم خیال بھی نہیں کر سکتے ہیں کہ موت جس ہے ہمارے خلقی آلات ہلاک ہوتے ہیں وہ ہمارے غور کرنے کی طاقت کو بھی نیست کرے گی پائس کو ذرہ بھی روک سکے گی کیونکہ ہماری قوت یاد و قوت محبت اور غور کرنے کی طاقت موت تک زیادہ بڑھتی جاتی ہے اورروز بروز ہماپنی تمام پہلی لیا قتیں اس طور سے کام میں لاتے ہیں کہ ہمارے جسم کے خلقی آلات کچھ بھی اُن میں مدد نہیں کرتے پس اغلب وہریبی (وہ بات جس میں دلیل کی حاجت نہ ہو، ظاہر )ہے کہ ہماری روح کی لیاقتیں موت تک ہلاک نہ ہوں گیاور نہ رو کی جائیں گی بلکہ بڑھ جائیں گیاور پس از مرگ ہم انہیں از سر نو شر وع کریں گے اورآگے بڑھ جائیں گے اور یقین ہے کہ موت ایک طرح سے تولد ہونے کی مانندہے۔اور چو نکہ ظاہر ہے کہ تولد ہونے کے وقت وہ طاقتیں جو کہ ہمرحم میں ہو کررکھتے ہیں نہ تو ہلاک ہوتی اور نہ بدل جاتی ہیں بلکہ قائم اور بر قرار رہتی اور ترقی پاکر بہت زیادہ ہو جاتی ہیں توموت سے بھی وہ طاقتیں نیست نہ ہوں گی بلکہ موت مثل ایک در وازے کے ہے جس سے ہم گزر کر فوراً یک عمدہ خو شیاورآزادگی کے مکان میں پہنچیں گے جہاں ہماری قو تیںاور لیاقتیں فرصت پاکر کاملیت سےاپنی تمام حرکتیں کریں گی کیونکہ ہم جسم میں رہتے ہوئے تو بعض باتوں کواپنے خلقی آلات سے معلوم کر سکتے ہیں جو کہ شاید ہماری قوت غور کور و کتی ہیں مگر جب کہ ہم مر حائیں گے توآزاد ہو کر کامل طور سے عقل وفہم کی رسائی کے ہموجب غور کر کے شادمان ہو سکیں گے لیکن بعض آدمیوں کا قول ہے کہ انسان کی موت نباتات کے گل جانے سے مشاہبت رکھتی ہے سواس بات سے کوئی فریب نہ کھائے کیونکہ نباتات کے وجود پانے اور نیست ہونے میں بمقابلہ بنیآد م اس قدر فرق کثیر ہے کہ اس بات کی رومیں کچھ لکھنے کی حاجت نہیں پس بہتر ہے کہ ہم تجربہ کاری کی روسے خیال کرنے میں نہ روکے جائیں بلکہ جو کچھ ہم کوعلم ہے اُس

سے مباحثہ کرکے سچانتیجہ نکالیں تب معلوم ہو گا کہ نہایت ہی قرین قیاس ہے کہ جب ہم اس دُنیاسے فراغت پائیں گے تب عمدہاورآزاد حال میں داخل ہول گے۔

اور یہ بات تعجب کی نہیں کیونکہ جیسااوپر مذکور ہو چکا کہ ہم بروقت پیدائش کے تاریکی اور لاچارگی سے روشنی اور آزادگی میں آئے۔اور آئندہ
زندگی کی یہ معتبری جس کا بیان باب بذامیں کیا گیا مذہب کی ثبوتی دلیل کے برابر ہے۔لیکن آئندہ زندگی کی دلیل قوی ثبوت مذہب کی دلیل نہیں ہوسکتی
ہے کیونکہ آئندہ زندگی دہریوں (ملحد، لادین) کے بیان کے برعکس نہیں ہے بلکہ وہ مذہب کا ایک بتیجہ ہاس لیے جو بات یا خیال اُس کے بر خلاف ہو۔وہ
مذہب کے بھی بر خلاف ہے اب اوپر کے بیان سے صاف و بخوبی واضح ہوتا ہے کہ کوئی دلیل اُس تعلیم کے خلاف نہیں ہے اور مخلو قات کے طریقوں پر
غور کرنے سے کوئی بات بھی الی نہیں نکلتی جس کی روسے کوئی کہہ سکے کہ موت سے ہماری روح ہلاک ہو جاتی ہے۔پس اس واسطے یہ مذہب کی بنیاد کی
ایک تعلیم کا ثبوت قوی ہے۔اور اس بات کی مدد سے انسان کادل مذہب کی تمام تعلیم پر غور کرکے اُسے قبول کر سکتا ہے۔

د وسراباب

#### خُدا کی حکومت کرنے اور سزاو جزادیئے

### بلکہ خاص کر سزادینے کے بیان می<del>ں</del>

آئندہ زندگی کا خیال اس سبب ہے ہم کو بھاری معلوم ہوتا ہے کہ اُس میں ہم یاتو خوشحال ہو سکتے ہیں یا مبتلائے ملال اور وہ بات جس کے باعث ہمیں ایسا نمیال بقیہ آتا ہے بیہ ہے کہ ہماری آیندہ زندگی کی خوشی یا تکالیف اور بخش ہمارے موجودہ کو موں اور فعلوں پر مخصر ہے۔ اور اگر تسلیم کیا جائے کہ ایسا نہیں ہے تو شاید ہم راز جو ئی ( تلاش کرنے والا ) کے طور پر اس بات کی بابت خیال کریں گے اور تب اپنی یا اور وں کی موت کی بابت فکر کریں گے لیکن ارب دانش (صاحب علم لوگ) اس سے زیادہ خیال نہ کریں گے کہ ہمارے کا موں کا جو ہم اس و نیا میں کرتے ہیں آیندہ زندگی میں کبھی حساب لیا جائے گا ارب دانش (صاحب علم لوگ) اس سے زیادہ خیال نہ کریں گے کہ ہمارے کا موں کا جو ہم اس و نیا میں کرتے ہیں آیندہ زندگی میں کبھی حساب لیا جائے گا کہ ایسے یا اگر کسی طرح کی مشابہت یا مباحثہ سے لیقین نہ ہو کہ آیندہ فعلوں کے مطابق سز ایا جزایا کیس گے تو ہم کو ہم وجوہ (وجہ کی جع علی غور کر نالاز م آئے گا کہ ایسے کام کریں جن کے سبب سزا سے نچ کر جزااور کا مل خوشی حاصل کریں جس کے پانے کے ہم اپنے شیک مشتحق سیجھتے ہیں اگر سوائے اُس دلیل کے جو پہلے باب کی مشابہت سے نکلتی ہے اور نہ ہو تو بھی اہل دانش اُس آئیدہ زندگی کی بابت ضرور فکر کریں گے۔

کر خوشی بخشا ہے یا نہیں۔ دوسر سے لازم آتا ہے کہ شاید بسبب ؤنیاوی چیزوں کی خاصیت کے جے ہم نہیں سیجھتے غیر ممکن ہے کہ خُداہم کو بغیر کام کے خوشی عطاکر سے۔ یااگروہ ہم کو بغیر کام و کوشش کے سب پچھ بخشے تو ہمیں الی خوشی جیسی اب ملتی ہے نہ ملے گی یاشاید خُدا کی مجبت الیں ہے کہ وہ محنت کرنے والوں و نیکوں اور ایمانداروں اور دیانت داروں کو خوش کرنی چاہتی ہے اور شاید وہ کامل خُداانہیں باتوں سے خوش ہوتا ہے کہ اُس کی مخلوق اس خاصیت کے مطابق جو انسانوں میں ہیں اور نیز اُس واسطہ کے موافق جو انسان اور خُدا کے چھیں چلے اور بسر لے جائے۔ پھر کہتا ہوں کہ شاید کامل خُدا دیانت داری اپنی مخلوق میں پیند کرتا ہے اس لیے کہ دیانت داری خود پیند کے لاگت ہے اور وہ تمام مخلوقات کی خوشی کے لیے ضرور ہے۔ علاوہ ازیں مید بھی ہو سکتا ہے کہ ہم لوگ بالکل نہیں جاننے کہ خُدا نے وُنیا کو کس واسطے بنایا اور اس کی حکومت کا کیا مطلب ہے۔ پس ہم کو اس بات کی واقفیت الیک مشکل ہے جیسے نامینا کور نگ کی تمیز کر نابالکل غیر ممکن ہے لیکن جو پچھ ہوا یک بات بر حق ہاور تجربہ کاری سے ثابت ہے کہ خُدا نے تعالی کی حکومت کا کیا مطلب ہے بھی ہو بیل سے ہم کو آگا ہی دینو ہو تیا ہیں ہو نیات کرنے کی طاقت ولیافت بخشا ہے تاہم بخو بی معلوم کریں کہ یا فلاں تعمل اس فطیرہ (طور ، طریقہ ) پر ہے کہ پہلے سے ہم کو آگا ہی دیتا ہے یادت خاطر در بخش ہمارے ولیافت بخشا ہے تاہم بخو بی معلوم کریں کہ یا فلاں تھا نوٹ نوٹ نیاں نقصان یاآزار کینے گاتا کہ ہم جانیں کہ وہ خوش وراحت یاخت نیاطر در بخش ہمارے ہی نیک یابر کاموں کا نتیجہ ہے۔

اگر کوئی کہے کہ بیرسب خلقت کے طریقے ہیں توبے شک یہی بات ہے جو میں بتلاتا ہوں پر سوچنا چاہیے کہ خلقت کے طریقے کے کیا معنی ہیں ۔اُس کے معنی ہیں خالق کی مرضی اور فرمان ۔اور اُن کو جو خالق کے مقر (اقرار کرنے والا) ہیں اس بات کا انکار کرنا کہ وہ مخلو قات پر حکومت رکھتا ہے نہیں چاہیے ۔اور نہ اس بات سے متکر ہونا چاہیے کہ خُدا ہی سب پچھ کرتا ہے اس لیے کہ وہ انسان کے ہرکام کا نتیجہ نکالتا ہے۔کیا وہ ہر دم کام کرتا ہے کہ نہیں ۔کوئی اور دلیل نہیں ہے جس سے ثابت ہو کہ وہ ہر دم کام نہیں کرتا۔

علی ہذالقیاس ہر آدمی اپنے ہر ایک کام میں دوراندیثی کرتاہے تا کہ وہ نقصان اور بُرائی سے پیچ کر فائدہ حاصل کرے۔اور اگراہیاہے کہ خلقت کے طریقے خُداسے مقرر ہوئے اور ہماری دوراندیثی اور تجربہ کاری کی طاقت ولیاقت بھی اُسی سے بخشی گئیں تو ہمارے کاموں کے بُرے یاا چھے نتائج بھی اُسی سے معین ہوئے اور ان نتائج کی پیش بینی بھی اُسی سے دی گئی تاکہ ہم آگاہ ہوں کہ کون سے کام کریں اور کون سے کام نہ کریں۔مثلاً ہر شخص جو جانتاہے کہ یہ طریقہ خُداسے مقرر ہوئے اُسے معلوم ہے کہ رنج ایک نتیجہ ہے بُرے کام اور سُستی و کا ہلی کا اور خوشی نتیجہ ہے اُس کے برعکس کا۔اور نتیج ایک کہ یہ کہ موریقہ کو ہمارے کاموں کے مطابق برابر جزا ایک نامزیورے ہوئے ہیں ایس ہم حقیقتاً معلوم کر سکتے ہیں کہ ہم فی الواقع خُداکی حکومت میں ہیں یہاں تک کہ وہ ہم کو ہمارے کاموں کے مطابق برابر جزا یا سزاد یا کرتاہے۔

اورا گرہم خالق کے مقر ہوں تو تجربہ کاری کی روسے نہ کہ مباحثہ سے ضرور معلوم کرتے ہیں کہ ہم اُس کے زیر حکومت ہیں جیسے کہ ظاہر میں مجسٹریٹوں کے زیر فرمان ہیں کیونکہ حکومت کرنے کی راست تدبیر رہے کہ آزاد دن کواحکام اور اُن کی تعمیل اور عدم اطاعت کے نتائج بتادے جائیں اور تب فرمان برداروں کو جزااور نافرمان برداروں کو سزادی جائے۔

اور خواہ تو خالق ہم کو دم بدم سزایا جزاد یا کرے اور یاالی تدبیر مقرر کر دے کہ جس سے ہم کو دم بدم ہمارے کاموں کا بدلہ ملتارہے توایک ہی بات ہے اور اگر مجسٹریٹ ایک تدبیر نکال سکے کہ جس سے بغیر تکایف اُٹھائے اور مقدمہ کرنے اور فتو کا دینے کے مجرم کواُس کے جرم کے موافق سزا ملے یا کہ ہرایک گنہگار فوراًاپنےاوپراپنے گناہ کی سزااُٹھالے تواس حال میں بھی ہماُس کے زیر حکم ہوتے ہیںاور ہرایک شخص کہے گااوراقرار کرے گا کہ ایساحالاورالیی تدبیر زیادہ کامل ہے۔

اورا گراییاہو کہ خُدابعض کاموں کا بُرابد لہ دیتااور بعض کا چھاا جر بخشااس مقصد سے کہ ہم کو نیک کام کر ناسکھلائے تووہ نہ صرف خوشی ور نج پہنچاتا بلکہ جزااور سزادیتا ہے۔اور جب ہم ایساکام کرتے جس سے جسم ہلاک ہوتا ہے۔ مثلاًاگ میں گرناتو ہم کو در دمعلوم ہتا ہے جو کہ خالق کی طرف سے ایک آگاہی ہے اور ہم کوہلاک ہونے سے روکنے کے لیے مقرر ہوئی ہے۔ پس ثابت ہے کہ ہم خُدا کے زیر حکومت ہیں اور یہ ثبوت ایسا ہے کہ اگر آسمان سے آواز سزابتاتی ہوئی آتی تو بھی اس سے زیادہ نہیں ہو سکتا۔

پس ہم دیکھتے ہیں کہ جس طرح بال بچے اور نو کر چا کر اور رعیت اپنے مالکوں سے اپنے کاموں کے موافق سز ااور جزاپاتے ہیں ویسے ہی ہم اپنے مالک خُداسے اپنے کاموں کا بدلہ پاتے ہیں۔ حاصل کلام مخلوق کی مشابہت سے ظاہر وعیاں ہے کہ مذہب کی میہ تعلیم کہ خُداآخر کوآدم زاد کواُن کے افعال کے بھوجب بدلہ دے گا بالکل قابل اعتبار ہے۔

لیکن اللی سزاوہی ہے جس کے برخلاف آدمی اعتراض کرتے ہیں للذاہم ثابت کریں گے کہ وہ سزائیں جو آدمیوں کواس جہان میں ملتی ہیں اُن آنے والی سزاؤں کی جن کابیان بائبل میں ہے تشبیعیں ہیں۔اوپر کے بیان سے ثابت کیا گیا کہ بھول وضد اور گناہ کا نتیجہ وُ کھاور تکلیف ہے اور چو نکہ اُن تکالیف کو پیشتر سے دریافت کر سکتے ہیں تو بے شک وہ ہمارے افعال بد کے نتائج ہیں۔علیٰ ہذالقیاس ہم دیکھتے ہیں کہ وُنیا میں رہنے سے اس قدر تکلیف نہیں ہوتی بلکہ انسان اپنے بُرے کام کرنے سے نہایت وُ کھ اور تکلیف اپنے اوپر لاتے ہیں جن کو وہ پیشتر سے دیکھ سکتے اور اُن سے بی سکتے ہیں۔

اوراس جہان کی سزاؤں کااور بھی کچھ بیان کرتے ہیں جو قابل غور ہیں۔

**پہلے:۔**اکثریہ سزائیں اُن کاموں کے بدلے ہیں جن کو کرتے وقت بہت خوشی حاصل ہو کی مثلاً بیاریاور بے وقت کی موت بدپر ہیزی کا بدلہ ہےا گرچہ کرتے وقت بہت خوشیاور عیش معلوم ہوا۔

**دوسرے: پ**یہ سزائیں جو بیچھے آتی ہیں اکثر اُن فائد وں اور خوشیوں سے بہت زیادہ ہوتی ہیں۔

تیسرے:۔اگرچہ ہم خیال کر سکتے ہیں کہ گناہ کا فوراً بدلا ملنے کی تدبیر ہوسکتی ہے تو بھی ہم دیکھتے ہیں کہ اکثر ایسانہیں ہو تابلکہ گناہ کرنے کے بعد دیر میںاُس کی سزادی جاتی ہے۔ حتی کہ اکثر ہماُس گناہ کو جس کے بدلے میں وہ سزاآتی ہے بھول جاتے ہیں۔

**چوتھے:۔**سزائیں توقف(وقفہ) ہونے سے ثابت نہیں ہو تا کہ وہ نہ دی جائیں گی۔

**پانچویں:۔**اکثرایساہو تاہے کہ گناہ کرنے کے بہت دیر بعد سزاملتی ہے نہ کہ درجہ بدرجہ بلکہ ایک دم سےاور بڑے زور کے ساتھ جیسے کہ اکثر وُ کھ کایہی حال ہے۔

چھٹے:۔ کسی کویقین کامل نہیں ہے کہ ہمارے کاموں کا بدلہ فوراً وقت پر ملے گااس لیے کوئی سزاکا منتظر نہیں رہتا بلکہ اکثریہ حال ہے کہ لوگ جانتے کہ بدپر ہیزی سے بیاری ہوگی اور ملکی قانون کی انحرافی (انکار)سے حاکم کی طرف سے سزا ملے گی تو بھی وہ سیجھتے ہیں کہ شاید ہم نچ جائیں گے مگر طریقے کے مطابق دُکھا کثراپنے وقت پر آتااور وہ اپنے فعل کا بدلا پاتے ہیں۔

اسی طرح اگرچیہ جوان آدمی اپنی بے فکری اور بیو قونی کے تمام کاموں کے نتیجے نہیں جانتے تو بھی وہ نتیجے اُن کومل جاتے اور اکثر ایسا ہو تاہے کہ وہ اپنے عالم جوانی کے افعال کے سبب عمر بھر وُ کھ اور در دو نقصان اُٹھاتے ہیں۔اور ایسا بھی ہو تاہے کہ فائدہ حاصل کرنے کے لیے فرصت ملتی ہے۔اور اگر وہ فرصت جاتی رہے اور ضائع کی گئی تو پھر وہ فائدہ کبھی حاصل نہیں ہو تا۔

اگر کسان موسم پر تخم (چنج)نه بوئے توسال بھر تک نقصان سہتاہے اسی طرح جو آدمی عالم جوانی تواو باشی وبد پر ہیزی میں صرف کرے وہ ضرور بیاری یابد نامی یاپریشانی وغیر ہ کچھ نہ کچھ بُرابد لہ پائے گا۔

بدپر ہیزی اور بُرے کام کی ایک حدہے کہ جس کے باہر کوئی آدمی بے سزا پائے نہیں جاسکتا۔ پھر بھی خیال کرنے کے لا کُق ہے کہ غفلت و بھول کے سبب سے ہم پر بہت آفتیں اور نقصان آتے ہیں۔اور پچھلی بات یہ ہے کہ ملکی حکومت مطابق آئیں ہے اور سزائیں بھی جواُس میں دی جاتی ہیں با قاعدہ ہیں۔اوراُس مین بعض گناہوں کی سزادار پر کھینچنا مقرر کرکی گئی اسی طرح خُدائے تعالیٰ کی حکومت میں بعض گناہوں کی مثلاً بدپر ہیزی کی سزاموت ہے حاصل کلام ملک کے قانون اور طبیعت کے خلاف چلنے سے اکثر موت کی سزاملتی ہے اور اس سے دومطلب مقصود ہیں۔

**پہلے: ۔** کہ گنہگاراور وں کا نقصان کرنے سے روکے جائیں۔

**دوسمرے: ل**کہ وہاور ول کے واسطے نشان اور تشبیہ ہول۔

اوریہ مذکورہ باتیں اتفاقی نہیں بلکہ روز مرہ کے تجربہ میں آتی ہیں اور اُن قوانین کے نتائج ہیں کہ جن کے مطابق خُدائے تعالی مخلو قات کی حکومت بتر تیب کر تاہے۔

اور وہ اُن سزاؤں کی جو کتاب مقدس میں بیان کی گئیں ٹھیک ٹھیک تشبیہ میں اور مثالیں ہیں یہاں تک کہ دونوں کا بیان ایک ہی طور سے ہو سکتا ہے چنانچہ کتاب امثال میں یوں مسطور ہے کہ ''حکمت اُونچے مکانوں کی چوٹیوں پر اور اُن مکانوں میں جورہ گزروں کے پچسرراہ ہیں کھڑی ہوتی ہے''۔اور جب ظاہر کرتی ہے کہ میں انسان کو اُس کی زندگانی تک رہنمائی کرنے والی ہوں تب وہ اُن کو جو زندگی کی منزل میں چلنے والے ہیں یوں کہتی ہے کہ (اے سادہ لوگو تم کب تک سادگی کو دوست رکھو گے اور کب تک ٹھٹھے باز این ٹھٹھے بازی پر ماکل رہیں گے اور جاہل علم سے کیندر کھیں گے تم میری

تعبیہ پر متوجہ ہودیکھو ہیں اپنی روح تم پر جاری کروں گااور میں اپنی باتیں تہمیں سمجھاؤں گا) اور جب کہ وہ اس فر مودہ کو نہیں مانے وہ یوں کہتے ہیں (از بسکہ میں نے بلا پاپر تم نے نہ مانا ہیں نے اپنا ہاتھ لبا کیا پر کوئی متوجہ نہ ہوا بلکہ تم نے میری ساری مصلحوں کو ناچیز جانا اور میری سر زنش کی قدر نہ کی تو میں بھی تمہار کی دہشت خرافی کی مانند تمہار کے گئی میں بھی تمہار کی دہشت خرافی کی مانند تمہار کے پال آئے گئی میں بھی تمہار کی دہشت خرافی کی مانند تمہار کے پیل آئے گئی اور جم وقت مصیبت اور جان کندنی تم پر پڑے گئی ہو جے پار این گیر پڑے گئی ہو جو تھی پار این گیر ہو این کندنی تم پر پڑے گئی ہو جو تھی ہوا ہو ہی ہوا ہو نہ جو این کندنی تم پر پڑے گئی ہو جو تھی پار این کے بیل جواب نہ دول گاوہ مورے بھی تھی تھی تھی تھی تھی آجا کیں گے اور اُن کور کی مطلب زیادہ صفائی ہے ان آبیوں ہے کے سر بھوں گے کہ جابلوں کی بر شتگی انہیں قتی کرے گی اور احتوں کی کامیابی انہیں جان ہیں ہوں ہے کہ جابلوں کی بر شتگی انہیں قتی کرے گی اور احتوں کی کامیابی انہیں جان ہیں ہوں ہے کہ جابلوں کی بر شتگی انہیں قتی کرے گی اور احتوں کی کامیابی انہیں جان ہوں کی ہوں کا اس تا تعدیل ہوں ہوں ہوں گے کہ جابلوں کی بر شتگی انہیں قتی کرے گیا اور احتوں کی کامیابی انہیں جان ہیں ہوں ہو ہوں گئی ہوں ایس کی ہوں ہوں ہوں کے ہوں ہوں کی ہوں کی ہوں ہوں گئی ہوں کی ہوئی اور کئی ہوں کی اس تا تابی کی اس تا تابی کی اس تا تابی کی انہی ہوں کی ہوں ہوں کی ہوں ہوں کی ہونے کی ہونے کی ہوں کی ہوں کی ہونے کی ہ

ہم نہیں کہہ سکتے کہ ہر نفس اپنے گناہ کاٹھیک بدلہ پا تاہے لیکن اکثر ایساہو تاہے جسے ہم کہہ سکتے ہیں کہ آیندہ کی سزاضر ور دی جائے گی۔ اگرانسان ایسی باتوں پر غور کریں گے اور خُداتر سی کودل میں جگہ دیں گے توضر وروہ گناہ کے بدلے اور سزاسے پچ جائیں گے لیکن جو نہیں مانتا تو حال کی اور آئندہ کی سزاکے خطرے میں ضر ور رہتاہے۔

تيسراباب

## خُدا کی عدالت کے بیان میں جو خلقت سے ظاہر ہے

ہم جمیع کلو قات اور موجودات میں ایس حکمت و تربیتی دیکھتے ہیں کہ جس سے فوراً معلوم ہوتاہے کہ ان سب کو خُدائے عالم الغیب نے بنایااور ہم جمیع کلو قات اور موجودات میں ایسی حکمت و تربیتی دیکھتے ہیں کہ جس سے بخوبی ٹر لل ہے کہ کل آدم زادائسی خُداکے حکم ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ جس طرح مالک اپنے نو کروں پر اور مجسٹریٹ اپنی رعایا پر حکومت کرتے ہیں اور جبسا کہ باب گذشتہ میں ذکر ہوا کہ گنہگار وں کو ایذااور نیکوں کو خوشی ملتی ہے اسی طرح یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ وُنیا کا کوئی عالم الغیب حاکم ہے۔ جبسا کہ ہم موجودات کی حکمت میں ذکر ہوا کہ گنہگار وں کو ایذااور نیکوں کو خوشی ملتی ہے اسی طرح یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ وُنیا کا کوئی عالم الغیب حاکم ہے۔ جبسا کہ ہم موجودات کی حکمت و بندوبست پر خیال کرنے سے معلوم کر سکتے ہیں کہ ان تمام چیزوں کا کوئی عالم الغیب بانی ہے ۔ لیکن اس نہ کورہ بات سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ آیا حاکم بالکل راستبازے یا نہیں۔ حاکم مُنصف میں یہ صفت چاہیے کہ وہ اپنے ہر ایک بندے کو اُس ہی کے تمام کاموں کا ٹھیک ٹھیک بدلہ دے۔ بعض آدمی خیال کرتے ہیں کہ خُدا کی صرف ایک ہی صفت ہے یعنی رحمت اور اُس کے یہ معنی ہیں کہ وہ انسان کے کاموں پر لحاظ نہ کر کے ہرایک کو صرف خوشی دیتا ہے۔

بالفرض اگریہ بچے ہے توانصاف کے فقط یہ معنی ہو سکتے ہیں کہ خُداعقلمندی ودانائی سے رحم کرتاہے لیکن اگراس بات کی کوئی دلیل نہیں ہے تو ایسا کہناامر ناواجی ہے کیوں کہ ایسے مضمونوں کی باہت ہم کوسنجیدگی سے کلام کرناچاہیے۔

لیکن ہماراسوال ہیہ ہے کہ کیا ہم دُنیا کی حکومت میں راستبازی اور صداقت دیکھ سکتے ہیں یانہیں اور اگر طریق حکومت میں بیہ صفات ظاہر ہوں توحاکم ضرور راستباز اور صادق کھم تاہے۔ شاید مخلو قات میں ایسے شخص بھی ہوں جن پر خُداصر ف اپنی رحمت ظاہر کرتا ہے مگر وہ انسان پر ٹھیک منصفی مثال اپنے نوکروں کے کرتا ہے۔ اور یہ بات غور کرنے سے صاف عیاں ہوتی ہے۔ پس انسان کو بے فکر نہ ہو نابلکہ یادر کھنا چا ہیے کہ اللی حکومت جس کے ماتحت ہم حال میں رہتے ہیں وہ ایک کامل نہیں ہے تاہم اُس میں ہم کسی قدر کامل اخلاقی انصاف دیکھ سکتے ہیں کہ جس سے ضرور یقین ہوتا ہے کہ آیندہ میں درست اور واجبی انصاف جیسا کہ مذہب سکھلاتا ہے ہر نفس کا کامل اور پورے طور سے کیا جائے گا۔

اوراس بات کا مقصد رہے کہ ہم تفتیش کریں کہ کس قدراس وُ نیا کے انقلاب میں ہم ایسی حکومت جو آیندہ کو کاملیت کے درجہ پر پہنچے گی دیکھ سکتے ہیں۔

اوراس مقام پر ہم پھر کہتے ہیں کہ اکثر بد کار آدمی کی نسبت نیکو کار نہایت خوشحال اور سال رہتا ہے اور بیہ تو حکومت کی ایک مثال ہے لیکن ہم نہیں کہہ سکتے کہ نیک کہاں تک تک خوش ہوں اور بد آدمی کس قدر نج اُٹھیں کیونکہ اس دُنیامیں بعض او قات یہاں تک تبدل اور انقلاب ہوتا ہے کہ نیک آدمی اور خاص کروہ جو پہلے ناپاک تھالیکن بدی کو ترک کر کے تبدیل ہو گیا بڑی مصیبت میں پڑتا ہے اس سبب سے کہ اُس کے بڑے عادات اس کو دق کرتے ہیں اور وہافسوس میں ہوتاہے برعکس اس کے جوایک بُراآد می ہےاور بدی سے شر ماتا نہیں بلکہ اپنے گناہوں پر خیال نہ کر کے خوش ہوتا ہے۔ لیکن الیک مثالیں تھوڑی ہیں اور ہم باآسانی معلوم کر سکتے ہیں کہ جواوپر بیان ہواسوسچ ہے کہ اس دُنیامیں بے شک حکومت کاشر وع ہے۔

اب ہم اس بات کواور زیادہ تشری<sup>خ کے</sup> بیان کرتے ہیں۔

**پہلے:۔**اگر ہم کو معلوم نہ ہوتا کہ خُدا ہمارا حاکم ہے یا نہیں تب توالدبتہ کچھ مضا کقہ نہ تھا مگر چونکہ صاف ثابت ہے کہ وہ کسی نہ کسی طرح سے ہمارےاوپر حکومت کرتاہے اس واسطے ضر ور خیال کرنے کی جا( جگہہ ،مقام )ہے کہ شاید وہراستباز حاکم ہے۔

اور جب کہ ثابت ہے کہ خُداانسانوں کو کسی ترتیب سے سزایا جزادیتا ہے تو ہم بلاشبہ خیال کر سکتے ہیں کہ وہآخر میں اُن کوان کے کاموں کا ٹھیک بدلہ دے گا کیونکہ ہمارے نزدیک نیکوکاروں کو جزادے کرخوش کرنااور بدول کو سزاسے رنج دینا بہ نسبت اور طرح کے طریق حکومت کے جو ہمارے خیال میں آئے نہایت ہی بہتر ولا کق اور مناسب ہے۔

پس خواہ مسیحی مذہب حق ہویا باطل تو بھی یہ بات جواس میں مبین (ظاہر) ہے کہ خُدارا سی سے ہر ایک آدمی کاانصاف کرے گا۔ بیو قوفی اور خیالی ہر گزمعلوم نہیں ہوتی۔ کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ اس طرح کے انصاف کااسی دُنیا میں شر وع ہے اور ہماری عقل ودانش کہتی ہے کہ اس سے بہتر اور عمدہ کوئی اور طریقتہ نہیں ہو سکتا۔

**دومسرے:۔** ہمیں یادر کھنا چاہیے کہ سلامتی و فائدہاور خوشی ضر ور ہماری نیکی وہوشیاری اور دوراندیشی کا انجام ہے اور ناخوشی ورنج ومصیبت بے شک جلد بازی واو باشی اور ضد کی بیو قونی کے نتائج ہیں اور مثال مذکورہ مخلو قات کی عمدہ تربیت کے ثبوت ہیں۔ مثلاً جب کوئی آدمی اپنے لڑکوں کو سزا دیتا اور سکھلاتا اوراُن کے واسطے اچھانمونہ بن جاتا ہے تواس کی بابت کہاجاتا ہے کہ وہ اپنے لڑکوں کی ٹھیک تربیت کرتا ہے۔

اس طرح سے خُداعام ومسخکم قوانین کے ذریعہ سے دُنیا کی حکومت کرتاہے کیونکہ بیہ تربیتاُسی نے معین کردی ہے کہ ہم نیکی کرنے سے خوشی پائیںاور بدی کرنے سے پریشانی میں پڑیں۔

**تیسرے:۔**اورا لیے ہی کہ وہ جو بڑے کام مثلاً چوری ودر وغ گوئی وظلم وبے رحمی کرتے ہیں وہ سزا پاتے ہیںاور جوالیے کام پوشیرہ کر چکے وہ اس قدر در د وخوف میں رہتے ہیں کہ جو سزاکے برابرہے۔اور بیا یک حکومت ہے کہ سب کے اوپر ہے جو ملک میں رہتے ہیں۔

اوریہ مذکورہ حکومت خُداسے مقرر ہو کی ہے کیونکہ اُسی نے ہمیں پیدا کیا کہ ایک دوسرے کے تحت میں ایک دوسرے کے محتاج ہیں۔ پس جب ہم کسی سے ملک کے قوانین کے مطابق سزایاتے ہیں تو یہ سزاہم کو خُدا کی طرف سے ملتی ہے۔ لیکن اعتراض کیاجاتاہے کہ بعض وقت نیکو کارآد می سزا پاتے یعنی سائے جاتے ہیں اور بد کار لوگ بے سزا چھوٹ جاتے بلکہ اجر بھی پاتے ہیں سواس کا جواب میہ ہے کہ دستور اور تربیت توایسی معین نہیں کی گئی پس ثابت رہا کہ خالق نے اپنے مخلوق کا بند وبست ایسامقرر کیاہے کہ نیکو کاروں کو جزاو خوشی اور بد کاروں کو سزامل جائے۔

**چوشتے:۔**اور خلقت کی تربیت کے مطابق نیک لوگ اپنی نیکی کے سبب جزا پاتے ہیں اور گنہگاروں کواُن کی بُرائی کا بدلہ ملتاہے جس سے مسلم الثبوت ہے کہ حکومت مقرر کی گئی اور شر وع ہوئی ہے اور وہ بے شک انسانوں کے کاموں سے تعلق رکھتی ہے مگر کامل اور پوری نہیں ہے۔

لیکن ہمیں چاہیے کہ کاموں اور اُن کی صفتوں میں تمیز کریں کیونکہ ایباہوتا ہے کہ بعض خواہش کے پورا کرنے سے ایک طرح کی خوشی یافائدہ ضرور حاصل ہوتا ہے مثلاً حصول مال کی خواہش خواہ ہم اُس کو چوری کرنے سے یابذر بعہ محنت کے پورا کریں تاہم مال دونوں طرح سے وصول ہوتا ہے ۔ اور اب اگرچہ چور اور محنت کش دونوں برابر مال دار ہوجاتے ہیں، مگر کون کہہ سکتا ہے کہ دونوں کی خوشی برابر ہے۔ اب فرق بیہ ہے کہ دونوں کام کی صفتیں مستقرق ہیں کیونکہ ایک کام پاک ہے اور دوسرا اُلناہ ہے۔ ہم اکثر یہ بات سُنتے ہیں کہ کوئی آدمی افسوس کے ساتھ یہ شکایت کرتا ہے کہ فلائی آفت مجھ پر انفاقیہ آپڑی ہے لیکن مجھ کویہ تسلی ہے کہ میر ایکھ قصور اس میں منہیں ہے اور کوئی یہ کہتا ہے کہ مجھ پر یہ یادہ آفت آپڑی ہے پر جمھے زیادہ افسوس اس بات برائے لائق جانی ہے گئے گئاہ سے یہ آفت اپنے گناہ سے یہ آفت اس بب سے ہوتا ہے کہ وہ اپنے تیک سزا کے لائق جانیا ہے۔ اور بر ظاف اس کے جو نیکی اور مجر بانی اور محبت و خیر است کرتا ہے وہ سلیم اور خوش رہتا ہے۔ اور بہاں یہ بات قابل نقل کرنے کے ہے کہ اُن لوگوں میں سے جو فہ ہم ہم ہوا کہ گھر اہٹ سے بہت ڈرتے ہیں جس کے باعث وہ بہت رہے گھر اہٹ میں رہتے ہیں لیکن وہ جو نیکو کار ہیں ہمیشہ کی زندگی اور خوات کے امید وار ہو کر بہت خوش و خرم رہتے ہیں۔ وہ جو اس بات پر زیادہ سوچے ہیں جانے ہیں کہ بیٹ خوش و غرم رہتے ہیں۔ دو جو اس بات پر زیادہ سوچے ہیں جانے ہیں کہ خوش یار نج قائم رہتا ہے۔ اور کہ کوئی اس رخج اور سلامتی کی حدود نہیں جانا ہے۔

ایک اور بات سے کہ ایماندواور نیک بخت آدمی آپس میں ایک دوسرے سے الفت رکھ کر اُن کی مدد کرتے ہیں اور اُن کے واسطے بہت فائد ہ بندہے۔

اور وہ بد کاروں سے ناراض ہو کراُن کو ڈانٹتے ہیں جس کے باعث بد کار لوگ بہت ناخوش رہتے ہیں اور گاہے (مجھی) تکلیف میں بھی ہوتے

<del>ين-</del>

اورا گرچہ انسان اکثر اپنے یااوروں کے کاموں میں اخلاق کی کچھ پرواہ نہیں کرتے تاہم وہ جس کوائیماندار اور نیک بخت جانتے ہیں ضروراس کو عزت دیتے اور حتی الامکان اُس کی مدد کرتے ہیں صرف اس لحاظ سے کہ وہ وفادار ہے۔اور وہ جودیانت دار ومنصف وائیمانداراور محبتی اور اپنے ملک کے خیر خواہ ہیں فی الحقیقت اپنے ملک کے لوگوں سے عام عزت اور فائدہ پاتے ہیں۔اور کبھی ایسا ہوتا ہے کہ وہ جو بے وفااور خطا کار ہیں اپنے ہم ملک لوگوں سے شرم دلائے جاتے اور جلاو طن کیے جاتے اور مارے جاتے ہیں۔ مثلاً ظلم کے سبب سے اکثر لڑائیاں اور ملک دکی تبدیلیاں و قوع میں آتی ہیں کیونکہ آدمی ظلم یا نقصانا گھا کر ضرور بدلہ لینے کاارادہ رکھتے ہیں۔اور نیکی وفائدہ پاکر شکر گزار ہوتے ہیں۔اور اُن سے جو نیکی کرنے والے ہیں نیکی کرنی چاہتے ہیں۔اور علاوہ ازیں ایک ہم اور بات جس کو بعض کم قدر سمجھے ہیں دیکھتے ہیں کہ خاندانی حکومت میں لڑکوں کو جھوٹ اور بے ایمانی اور بدکاموں کے بدلے سزااور نیک کاموں کے عوض اجر ملتا ہے اور اسی طرح ملک میں بھی اُن کاموں کا جو عام لوگوں کے نقصان کے باعث ہیں ٹھیک بدلہ دیا جاتا ہے جس سے صاف شاہت ہے کہ انسان اپنے دلوں میں نیکی کو پہند کرتے اور بدی سے نفر ت رکھتے ہیں اور چو نکہ انسان کو یہ لیا قتیں خُدا نے عطاکی ہیں پس وہی اس ترتیب سے اُن پر حکومت کرتا ہے۔سوہم دیکھتے ہیں کہ خُداانسانوں کا ٹھیک انصاف کرے گا۔ کیو نکہ اُس نے اب ہی اُس کا شروع کیا ہے۔

ہم انکار نہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کہ بعض او قات نکلیف اور خوشی نہ صرف نیکی یابدی کے بدلے میں بلکہ اور ترتیب سے بھی دی جاتی ہے کیونکہ تبھی تبھی خُداہماری ترتیب کے لیے ہم کو تکلیف یعنی بیاری وغیر ہ دیتا ہے۔

اور شاید یہ سب سے اچھاہے کہ جہال ایسے عام قوانین کے ذریعہ سے تھم کیا جائے اور کہ ہماری خوشی اور تکلیف ایک دوسرے کے اختیار میں ہوتی ہے ہیں اور جیساہم نے اوپر بیان کیا کبھی ایساہوتا ہے کہ ان قوانین اور اختیارات سے نیک لوگوں کو تکلیف ملتی ہے اور بُرے آدمیوں کو کامیابی حاصل ہوتی ہے لیکن اس سے خُدا کی آواز رُکی نہیں رہتی ہے کیونکہ یہ بات اکثر نہیں ہوتی ہے کہ بُرے آدمی کامیاب ہوں اور نیک آدمی پریشان ۔ پس ہم بیان مذکورہ بالا سے خالق کی مرضی پیچان سکتے اور معلوم کرتے ہیں کہ وہ گناہ کے بر خلاف اور نیکی کی طرف ہے۔

اور جس قدر کہ انسان نیک وایماندار ودیانت دار اور محبتی ہے اُسی قدر وہ درست اور خُداوند تعالیٰ کا خدمت گزار ہے جس کے باعث اُس کو قوت اور تسلّی ہے اور وہاُمید بھی رکھتاہے کہ کچھاورا جربھی پائے گا۔

پانچویں: پیامیدزیادہ مضبوط ہوتی جاتی ہے اس سب سے کہ مجھی نیکی کابدلاکسی کی نادانی یا کسی اور کی خطاسے روکا جاتا ہے اور بعض وقت گنہگاروں کی سزااُن کے بُرے منصوبوں سے رُک جاتی ہے پس نیک لوگ اُمیدر کھتے ہیں کہ کسی وقت یہ سب درست اور کامل ہوجائے گا اور جس ملک گئرگاروں کی سزااُن کے بُرے منصوبوں سے رُک جاتی ہے پس نیک جاری ہے وہ ملک نہایت زور آور ہے اور سب طاقت اپنے قبضے میں کرلیتا ہے اس لیے کہ اُس میں دانش طاقت پر غالب ہے۔ اور نیکی کی طاقت اس طرح کی تا ثیر کرتی ہے کہ اُس ملک کاہر ایک باشندہ نیکی کو اپنا فائدہ سمجھ کر بڑے غور اور کوشش سے اپنی خبر داری اور حکمر انی کر تا اور تدبیر نکالت ہے کہ جس کے ذریعہ سے وہ قائم ہو وہ اور سر فرازی پائے۔ اور ملک کے آدمی دیانت داری وائیمانداری کے ذریعہ سے منفق ہو کے معتبر اور زور آور ہوں۔ اور اگر خیر خواہی اور ملک کا پیاران میں تا ثیر کرے تو ٹھیک اور اگر تا ثیر نہ کرے تو رہنما کچھ نہیں ہے۔

اورا گرخُدا کی بیہ ظاہر ی وُ نیااوراُس کی حکومت آیندہ حکومت کی ٹھیک تشبیہ ہے یاا گرید دونوں ایک ہی بندوبست کے جھے ہیں جن میں کا ایک حصہ ہم دیکھتے ہیں اور دوسرا آیندہ حکومت کا حصہ اُس کے موافق ہے تو ہم آسانی سے خیال کر سکتے ہیں کہ نیکی ضرورسب کے اوپر جواُس کے بس میں اب تک نہیں ہیں غالب ہوگی جیسے کہ عقل تمام حیوانی طاقت پر غالب ہوتی ہے۔لیکن نیکی کے واسطے فرصت ضرورہے اور اگروہ فرصت پائے تو بے شک غالب ہوگی کیوں کہ ہم دیکھتے ہیں کہ سال بسال وہ فٹتے پاتی ہے اور اگر زندگی زیادہ ہوتی اور علم وعقل کی ترتی ہوتی تواور زیادہ تر جلدی نیکی تمام وُ نیا پر غلبہ

اورا گرروح غیر فانی ہے اور بیر زندگی ایک سیڑھی ہے کہ جس کے وسلے سے ہم ایک عمدہ زندگی تک پڑھ جائیں جیسے کہ بچے بڑھ کر آدمیوں میں شامل ہوتے ہیں تو شاید ہم اور عمدہ مخلوق کے ساتھ شریک ہو کر ایک بڑے اور فتح مند گروہ بن جائیں گے کیونکہ نیکی ایک بندہے یعنی ہر نیک مخلوق دوسری نیک مخلوق کو پیار کرتی ہے اور اُس کو اپناہھائی جانتی ہے اور وہ متنق ہو کر زیادہ مضبوط ہوتی ہیں۔

اگر ہم علم اللی میں ترقی پاتے جیسا کہ اور علموں میں پاتے ہیں تو شاید ہم دیکھ سکتے کہ نیکی اپنے نمونہ سے اور طرح سے آیندہ میں غالب ہو گی جیسا کہ اوپر بیان ہوا۔ یہ ایک بڑی بات ہے لیکن ہم اس وُ نیا کا بھید نہیں سکتے ہیں تواسی طرح ہم خُدا کا آبندہ بند وبست دریافت نہیں کر سکتے ہیں۔ لیکن ان باتوں کو جپھوڑ کر ہم اس مقام پر ایک خیالی بات کو جس کاہو ناممکن ہے اور جس سے ہم نیکی کی تاثیر معلوم کر سکتے ہیں مرقوم کریں گے۔مثلاً زمین پرایک باد شاہت باشر کت ایسی ہوجو زمانوں تک نیکی میں کامل ہواور اگر چاہو تووہ باد شاہت ایسی جگہ پر ہوجہاں سے تمام وُ نیاپرا ختیار رکھے توالی حالت میں کسی طرح تکرار ممکن نہیں ہے کیونکہ لوگ بخو شیانتظام ملک ہمیشہ لا <mark>ئق آد میوں کے ہاتھ می</mark>ں سونپ دیں گے اور وہاس اختیار کوآپس میں بغیر حسد کے تقسیم کریں گے ہرایکاُن میں سے وہ کام کرے گاجس کی وہاور دن سے زیادہ لیا قتیں رکھتا ہے۔اور وہ جو لیا قتیں نہیں رکھتے اپنے تنیک لا کقول کے اختیار میں سلامت سمجھ کرخوش ہوں گے۔اورسب کےارادے بکسال ہوں گے جن کووہ پورا کریں گے ہر ایک اپنی لیاقت کے موافق عام کامیابی کی ترقی کرے گا ہرایک اپنی نیکی کا ثمرہ ( کھل، نتیجہ ) پائے گا۔اور بے انصافی اُن کے چیمیں بالکل نہ ہو گی نہ توز برد ستی سے اور نہ فریب سے ۔اسی طرح وہ اُس نقص سے جواوروں میں رائج ہے پر ہیز کریں گے ۔اور ہر طرح کالا کچ وضد وبغاوت اور جھگڑالڑ کوں کے سے کھیل سمجھے جائیں گےاوراُن کی عوض میں دانشمندی و یگا نگت و حب الوطنی وا بمانداری اور ملاپ جاری رہیں گے ۔اب خیال کرو کہ ایس باد شاہت کی تا ثیر اور ملکوں پر کیسی بڑی ہوگی اور اور باد شاہتیں اُس کی کیسی تعظیم و تکریم کریں گی۔وہ بے شک سب باد شاہتوں ہے اچھی ہو گی جس سبب سے وہ سباُس کے بنیجے مغلوب ہوں گی۔اور وہ باد شاہت تمام دُنیا کے اوپر ہو گی نہ کہ جبر اً بلکہ سب ملک اپنی حفاظت کے واسطے اپنے شئیں اُس کے اقتدار میں سونپ دیں گے اور اُس کا باد شاہ مؤنیا کا باد شاہ ہو گااور پاک نوشتہ کی بات پوری ہوگی کہ سارے ملک اُس کی خدمت کریں گے ۔اوراب مذہب عیسوی کے انتظام پر خیال کرو کہ وُنیا کی حکومت یکساں ہے اور نیکی اور حق زور پکڑیں گے اور وہ فریب وزبر دستیاور گناہ پر خُداہی کی معرفت جواکیلامالک ہے غالب ہوں گے۔اور ہماری عقل اس ہند وبست کے ہر ایک ح<mark>صے</mark> میں ترتیب و تعلق دیکھتی اور کہتی ہے کہ نیکی اس طرح سے حبیبااوپر بیان ہواغالب ہو گی۔اورا گر کوئی اس بات کو خیالی جانتا ہو تو میں عرض کر تاہوں کہ وہ خیال کرے کہ اگر گناہ کی صفت ایسی ہوتی جیسی ہم نے نیکی کی بتائی توؤنیا کا کیا حال ہوتا۔اوراب ان مذکورہ بالا باتوں سے کئی نتیج نکلتے ہیں۔

اوّل: کہ خُدانیکی وبدی کی بابت بے پرواہ نہیں ہے بلکہ وہ نیکی کی طر فاور بدی کے بر خلاف ہے۔ سوا گر کو ئی انسان مذہب کاا نکار کرےاور خلقت کے طریقوں کو دریافت کرے تو وہ معلوم کرے گا کہ آیندہ میں نیکوں کی حالت بہ نسبت بدوں کے اچھی ہو گی۔ پس ثابت ہے کہ مخلو قات کے طریقوں سے عیسوی مذہب کے فرائض ہمارےاوپر واجب ہیں۔ **دوم:۔**جب کہ انجیلی مذہب کے موافق عیاں ہے کہ خُداصاد قوں کواجر اور جزااور نالا کقوں کوسزادے گااور ہر نفس اپنے فعلوں کاوا جبی بدلہ پائے گاتوا یساانصاف بذاتٰۃ اُس کے موافق ہو گاجس کو ہم دنیامیں شر وع کیا ہواد کیھتے ہیں۔اور وہاس انصاف کا کامل خاتمہ ہوگا۔

**سوم:۔** ہم خُدا کی حکومت میں دیکھتے ہیں کہ خوشی و تکلیف کامل طور سے نہیں دی جاتیں اس جہت سے ہم سوچتے اور یقین کرتے ہیں کہ آیندہ میں کامل خوشی اور پوری سزاہر متنفس کو بموجب اُس کے افعال نیک یابد کی ضرور دی جائے گی۔

#### چو تھا باب

#### حال کی آز مائش کے بابت کہ اُس میں امتحان و خطرے اور مشکلات ہیں

ندہب کی یہ عام تعلیم ہے کہ حال کی زندگی ایک حالتِ آزمائش ہے تاکہ اُس سے معلوم ہو کہ آیاہم آیندہ زندگی کے واسطے تیار ہیں یا نہیں اور اس تعلیم مذکورہ کے متعلق کئی ایک باتیں ہیں لیکن اس تعلیم کے صاف اور اوّل معنی یہ ہیں کہ ہماراآیندہ کا فائدہ ہمارے اب کے کاموں پر موقوف ہے کہ ہم کو نیکی کرنے کے واسطے لیاقت و فر صر ملتی ہے جس کے سبب ہم آگے کو اجر پائیں گے ۔ پس یاتو ہم بدی کر سکتے ہیں جس کے واسطے آیندہ میں سزا پائیں گے یا نیکی کر سکتے ہیں۔ جس کے عوض جزا کو پنچیں گے۔ اور یہ بات اُس کے مطابق ہے جو تیسر سے باب میں مذکور ہوئی کہ ہم خالق کی حکومت کے تخت میں ہیں اور اپنچ ہم ان فاقت رکھتے افعال کا حساب اُس کو دیں گے اور آیندہ کے حساب اور واجبی انصاف کے موافق سزاو جزادئے جانے سے ثابت ہوتا ہے کہ ہم بدی کرنے کی طاقت رکھتے اور ور غلائے جاتے ہیں ور نہ بدی کرناغیر ممکن ہوتا اور سزاو جزاکا ملتا بھی ایک بیو قو فی بلکہ اُن ہو فی بات تھم رتی ۔ پس ہم اس حال کی آزمائش پر جس میں خصوصاً متحان و مشکلات و خطرے پائے جاتے ہیں غور کریں گے۔

حالتوں میں زور پکڑتی ہے یاتو ہماری خاصیت میں یا ہماری کیفیت میں پائی جاتی ہے۔ کیونکد اکثر ایساوا قع ہوتا ہے کہ وہ آدمی جن کے چال و چلن درست ہیں اور جو کہ اوسط در ہے کی آزمائشوں میں بے قصور تھی تیں اتفاقاً ہڑی آزمائش میں پڑ کر یاسخت ور غلائے جاکر گناہ کرتے ہیں اور تب اور آدمی الیموں کی خطاؤں کی بابت میہ کہتے ہیں کہ اُنہوں نے آزمائش کے سب سے یا اپنے حال کے ذریعہ سے کیا ہے۔ اور ہر غلاف اس کے بہت سے آدمی جنہوں نے ہُری عاد تیں سیمھی ہیں جن کے سب سے اُن کی ہُری خواہشیں زور آور ہو گئی ہیں وہ جب گناہ کریں تب کوئی اُن کے بُرے کا موں کے واسط اعتراض میں سین عاد تیں سیمھی ہیں جن کے سب سے گناہ کرتے ہیں۔ اور اس کے کہا کہ وہ اپنی کہی کہ وہ اپنی بُری خواہشوں کی عادت کے سب سے گناہ کرتے ہیں۔ اور اس سابق الذکر بات کا بیان میہ ہو کہ جیسا انسان ہُری عاد تول اور خواہشوں کے سب اپناڈ نیاوی نقصان کرتا ہے ویسا ہی اپنی ہُری خواہشوں کے پورا کرنے سے مابق الذکر بات کا بیان میہ ہو کر اپنار و جانی نقصان کرتا ہے۔ پھر جب ہم کہیں کہ ہم باہری کیفیت کے ذریعہ سے امتحان میں پڑتے ہیں تو ثابت ہو کہ ہم میں کوئی قبلی خواہش ہو کر اپنار و جانی نقصان کرتا ہے۔ پھر جب ہم کہیں کہ ہم باہری کیفیت کے ذریعہ سے امتحان میں پڑتے ہیں تو ثابت ہو کہا ہم کہیں کہ ہم میں کوئی قبلی خواہش پوری ہوتی ہے۔ اور جب ہم کہیں کہ ہم ہی کوئی قبلی خواہش پوری ہوتی ہے۔ اور جب ہم کہیں کہ ہم ہیں و فی اور اندر و فی آن مائشیں بیسا و قابت ہے کہ ہمارے کرتی ہیں۔

اباس و نیا میں وہ سب چیزیں موجود ہیں کہ جن کو ہماری رغبت و شہوت اور محبت پسند کرتی ہیں اور کبھی ہم الیی چیزیں نیک طرح سے اور بغیر گناہ کرنے کی حاصل کر سکتے ہیں اور کبھی اُن کے حاصل کرنے میں گناہ ہوتا ہے۔ اور جب ہم اس میں گناہ کریں تو ہم اپنا جسمانی اور روحانی نقصان کرتے ہیں۔ پس ثابت ہے کہ ہم اپنی شہوتوں کے ذریعہ سے وُنیا کی اور انصاف کے دن کی بابت آزمائش پر ہیں۔ اور آزمائش ہہ ہے کہ کیا ہم اپنی اب کی ذراسی خوشی حاصل کرنے کے واسطے اپناو نیاوی فائدہ کھو تھیں گے یا نہیں اگر ہم دوراند لیٹی کریں تو ہم ضرور اپنی ذراسی خوشی اور آرام کو ناچیز سمجھیں گے تاکہ اپنا فائدہ حاصل کریں۔ اور یہ ہمارے روحانی حال کی ٹھیک مثال ہے کیو نکہ جو پچھ مذہب کے مطابق نیکی ہے اگر ہم اُس کو کیا کریں تو اپنا ہمیشہ کا فائدہ حاصل کرتے ہیں۔ اور ہم دیکھتے ہیں کہ جس طرح انسان وُنیاوی آزمائش میں پڑکے اپناؤ نیاوی نقصان کرتے ہیں ویسے ہی روحانی آزمائش میں ہو کر اپنا ہمیشہ کا نقصان کرتے ہیں۔ پس صاف ثابت ہے کہ ہماری جسمانی مشکلات و خطرے اور آزمائشیں ہماری روحانی مشکلات و خطرے اور آزمائشوں کی ٹھیک اور صحیح شخصیہ ہیں۔

اس کے سوابیہ بات بھی ہے کہ ہم مذہب کے طریقوں میں سے اکثر اوروں کے بدکاموں کے ذریعہ یابُری تعلیم سے یابد نمونوں سے اور بُرے دستوروں سے اور بُھی اہلی مذہب کے وسواس سے بہکائے جاتے ہیں۔ اس طرح بموجب اس مثال کے ہم اپنی دنیاداری کی دوراندلیثی کی راہ میں سے بُری تعلیم سے اور جب جوان ہوتے تواوروں کی بدپر ہیزی اور غفلت کے سبب سے بھٹک جاتے اور اس دُنیا کی خوبیوں سے محروم رہتے ہیں۔ اور ہم اپنی غفلت وبیو تو قوفی سے اپنی خطرے اور نقصان کے دریامیں یہاں تک ڈبود سے ہیں کہ آگے کو نہین معلوم کر سکتے ہیں کہ فرض کی راہ کو نبی ہے۔ پس ہم دیکھتے ہیں کہ ہم دُنیا کی آزمائش پر ہیں اور اس طرح ہم روحانی آزمائش پر بھی رہتے ہیں۔

اور ایک بات ہے کہ ہم مخلوقات میں چھوٹے درجے پر ہیں اور عقل واخلاق میں فرشتوں اور کروبیوں سے کمزور ہیں اور اپناؤنیاوی اور عاقب کا فائدہ اور آرام ٹھیک نہیں سمجھتے ہیں۔ لیکن اس سبب سے ہم عذر نہیں کر سکتے ہیں کیو نکہ ہمارے فرائض ہماری عقل وطاقت سے باہر نہیں ہیں۔ پس ہم اپنے خالق سے ناراض نہیں ہو سکتے ہیں اور ہم نے اس باب میں ثابت کیا سویہ ہے کہ وہ حال کی آزمائش جو مذہب عیسوی میں مبین ہے ٹھیک ٹھیک ہمارے وُ نیاوی امتحانوں کے موافق ہے کیونکہ ہم بہت محنت اور پر ہیزگاری اور تکلیف و خطرے سے وُ نیاوی فائدہ اور خوبیوں کو حاصل کرتے ہیں۔ پس اغلب ہے کہ جاری روحانی آزمائشیں اور تکلیفیں اور محنتیں ہماری آبیدہ کی خوبیوں کے حاصل کرنے کے واسطے مقرر ہیں۔

#### يانجوال باب

## یہ حال کی آزمائش ہماری تربیت اور ترقی کا باعث ہے

جب ہم اپنے تین اس حال کی آزمائش میں دیکھتے ہیں جس میں اس قدر بہت سے خطر ہے ومشکلات اور آزمائشیں بھی ہیں تب یہ سوال ضرور ول میں آتا ہے کہ کس سبب سے ہم اس حال میں رکھے گئے ہیں۔ لیکن ایسے سوال کا جواب دینانہایت مشکل بلکہ غیر ممکن ہے۔ اگرچہ ہم خیال کریں کہ گناہ ایک خوشی کی بات ہے یعنی ہم مجبور ہونے سے گناہ نہیں کرتے ہیں۔ اور بہت سی مشکلات ہیں کہ جن سے اچھا نتیجہ لکتا ہے مگر تو بھی ہم سبب نہیں ہنا سکتے ہیں کہ کیوں اس حال امتحان میں ہیں۔ اور ہم نہیں جان سکتے ہیں کہ اُس سوال نہ کورہ کے جواب سے ہم کو پچھ فائدہ مل سکتا ہے یا نہیں۔ اور جیسا ہما سے حال اور خُداکی حکومت میں موافقت ہے ویساہی عیسوی نذہب میں سکھلا یا گیاہے کہ ہم اس حال امتحان میں اس واسطے رکھے گئے ہیں کہ ہم اپنے تیک کہ ہم اپنے تیک کرنے سے ایک آنے والے حال کے لیے تیار کریں۔ اور اگرچہ یہ بات بھی اُس سوال کا پورا جواب نہیں ہے تو بھی وہ ایک اور سوال کا جواب ہے تیک کرنے سے ایک آنے والے حال کے لیے تیار کریں۔ اور اگرچہ یہ بات بھی اُس سوال کا پورا جواب نہیں ہے تو بھی وہ ایک اور سوال کا جواب ہے سام میں تاکہ ہم نیکی ودینداری میں ترقی پاکرایک سوام کی جگہ کے واسطے تیار ہو جائیں۔

اور جس طرح ہم اپنے بچپن اور نوجوانی میں ایام بلوغیت کے کاموں اور دستور وں کے واسطے تیار کیے جاتے ہیں ویسے ہی اغلب ہے کہ ہم اس دُنیامیں ایک اور حال کے واسطے بن جائیں اور ذیل کی تشبیہوں سے معلوم ہو گا کہ اب کی زندگی کے حال امتحان ایک اور زندگی کے لیے ہیں۔

**پہلے:۔**ہم دیکھتے ہیں کہ ہر ایک جاندار کسی خاص طرح کی زندگی کے واسطے بنایا گیااور ہر ایک جاندار کی ذات ولیاقت اور مزاج وغیر ہولیہے ہی در کار ہیں جیسے اُن کے باہر کاحال اُن کے واسطے در کارہے۔پس اندر ونی ذات اور باہر ی حال ضروراُن کی زندگی کے حصے ہیں۔

اور ہم خیال کر سکتے ہیں کہ انسان کی خاصیت یالیا قتیں یہاں تک بدل سکتی ہیں کہ وہ اس جہان کے طریقوں سے بالکل نامطابق ہوں۔ گویا کہ اس کے واسطے یہاں کچھ کام ہی نہیں یااُس کے اشتہا (بھوک، خواہش) اور خواہش اور محبت کے پورا ہونے کے واسطے اس وُ نیا میں کچھ چیز ہی نہیں ہے۔
لیکن حال یہ ہے کہ ہماری خاصیت اور باہری حال میں موافقت ہے۔ اور اگر ایسی موافقت نہ ہوتی توانسان کاخوش ہونااُن ہوئی بات ہوتی کیونکہ ہماری خوشی ہماری خوشی ہماری خوشی ہماری خوشی ہماری موافقت سے نکلتی ہے۔ پس ہم نہیں کہتے ہیں کہ آیندہ زندگی میں کونساکام یاخوشی ہوگی۔ لیکن ہم کہہ سکتے ہیں کہ حبیسا اس وُ نیا کی خوبیوں سے خوشی پانے کے واسطے بچھ تیاری ضرور ہے واسی ہی آنے والی خوشی پانے کے واسطے بچھ تیاری یعنی موافق خاصیت رکھنے کی ضرور ت

ووممرے: انسان کی خاصیت اور دیگر حیوانات کی ذات بھی ایسی ہے کہ وہ تربیت پاکر زندگی کی اُن حالتوں کے واسطے تیار اور لا اُق ہو سکتے ہیں کہ جن کے واسطے وہ پیشتر بالکل نا قابل اور ناموافق تھے۔ہم علم اور سچائی کو نہ صرف پہچان سکتے اور حاصل کر سکتے ہیں بلکہ اُن کو یاد میں رکھنے کی طاقت ولیاقت رکھتے ہیں۔

ہم کام کرنے کے ذریعہ سے نہ صرف خوشی کی نئی تاثیر پاسکتے ہیں بلکہ ہم کام کرنے کے لیے لیا قتیں اور نیامزاج اور عاد تیں حاصل کر سکتے اور اُن میں ترقی پاسکتے ہیں۔اور تفتیش و مباحثہ اور یاد کرنے کی طاقت اور لیاقت کہ جن سے ہم علم کو حاصل کرتے ہیں کام میں لانے سے بہت مضبوط ہوتے جاتے ہیں۔ہاں مکرم (معزز) ہم کہتے ہیں کہ انسان میں دریافت و مباحثہ اوریاد کرنے کی طاقت ولیاقت مشق کرنے سے زور پکڑتی ہے۔

دریافت کرنے اور کام کرنے کی عادتیں ہیں۔ دریافت کرنے کی عادت ان تشبیہوں سے معلوم ہوں گی۔ مثلاً ہم کسی چیز کے ڈیل باکس مسافت کے پیچانے میں بیشتر بھول اور سہو کرتے ہیں اور دفعتہ ناپنے اور دیکھنے سے ہم چیزوں کے ڈیل اور دوری کی پیچان میں ہوشیار ہو سکتے ہیں۔اور کوشش کرنے سے ہم الیی عادتیں پاتے ہیں کہ ہم لفظوں کے دیکھنے اور شننے سے زبانوں کے سکھنے میں بہت ہوشیار ہوجاتے ہیں۔اور بہت لکھنے اور پڑھنے اور بولنے سے ہم نوشتہ خوانداور گفتگو میں نہایت مشاق (ماہر) ہوجاتے ہیں۔

اور بدن اور قلب کی بھی عاد تیں ہیں مثلاً گوشش کرنے سے آدی بہت تعظیم پاجاتا ہے اور جو کوئی تیج بولنے کی مشق کرتا تو وہ تیج بولنے کا عادی ہو جاتا ہے۔ اچھی عاد تیں بہی ہیں اور بُری عاد تیں بھی ہیں اور وہ بڑھ جاتی اور کامل بھی ہو جاتی ہیں اور ہم نہیں کہہ سکتے کہ وہ کہاں تک کامل ہو سکتی ہیں۔ پس ہم دیکھتے ہیں کہ جب ہم کسی طریقے پر دیر تک چلتے تو ہم اس پر آسانی سے اور بھی بہت خوشی سے بھی چل سکتے ہیں۔ ہماری طبیعت اس طریقے کو قبول کرتی اور جو مشکلات اُس میں معلوم پڑتی تھیں وہ جاتی رہتی ہیں بلکہ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ وہ صرف خیال میں رہتی تھیں۔ اور ہمارے ارادے وغیرہ وروز بروز زور کیڑتے ہیں اور رفتہ رفتہ گویا کہ ہم بالکل نئی طبیعت اور خاصیت رکھتے ہیں۔ اور جو بات کہ پیشتر خاصیت میں نہ تھی وہ عاد توں میں شامل ہو کے گویا کہ خاصیت میں بھی شامل ہو جاتی ہے۔

تیسرے:۔ہم جانتے ہیں کہ اگرعادت ڈالنے کی طاقت کہ جن کے ذریعہ سے ہم علم وہنر وغیر ہیں ترقی پاتے رہتے ہیں ہم کو در کار وضر ور نہ ہوتیں تو وہ ہم کو عنایت نہ ہوتیں۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ اگر عادت ڈالنے کی طاقت اور لیاقت ہم کونہ دی جاتی تو ہم کسی طرح اپنے وُنیاوی کام کے واسطے لائق اور تیار نہ ہوسکتے۔

ہم اپنی خاصیت سے اپنے کام کے واسطے نہ تو بالکل اور نہ ایک دم سے تیار ہیں۔ہماری بدی کی طاقت اور فہم کی لیاقت استعال کی روسے رفتہ رفتہ بڑھ کرآخر کامل ہو جاتی ہے۔اگر کوئی شخص اس وُ نیامیں جوان اور بدن کی طاقت اور فہم کی لیاقت میں کامل ہو کے پیدا بھی ہو سکتا تو بھی وہ ایک پاگل آدمی کی مثل کام کرنے میں حیران اور نہ تیار ہوتا۔اور ہم نہ جان سکتے کہ کس قدر عرصے بعد وہ اپنے کام اور حال سے واقف ہوتا اور اپنے معمولی کام کرنے لگتا۔اور ہم شک بھی کرتے کہ کیااُس کیآنکھ اور فہم تجربہ کاری پانے اور عادت ڈالنے کے پیشتر کام میں آتیں یانہیں۔اورا گروہ تجربہ کاری جو ہم سیکھ سکتے ہیںاُس میں نہ ہوتی تووہ آدمی قابل ملا قات نہ ہو تاجیسا کہ گو نگاآدمی ہو تاہے۔

پس ثابت ہے کہ انسان خاصیت سے ناکا مل اور ناقص مخلوق ہے اور جب تک کہ وہ علم اور تجربہ کاری اور عادت حاصل نہ کرے تب تک اپنی زندگی کا کام نہیں کر سکتا اور اس مقصد کو جس کے واسطے وہ پیدا ہواتھا پورا نہیں کر سکتا ہے اور جیساہم خاصیت سے علم و تجربہ اور عاد تیں حاصل کرنے کی ایا قتیں رکھتے ہیں ولیے ہی ہم اُس حال میں رکھے گئے ہیں کہ جس میں در جات نہ کورہ ضرور ہیں اور جنہیں ہم حاصل کر سکتے ہیں۔ مثلاً اطفال اپنی پیدائش سے روز بروز اُن چیزوں اور حالات سے جن میں وہ جوان ہو کے مشغول ہوں گے زیادہ واقف ہوتے جاتے ہیں اور اپنے آیندہ کاموں کے واسطے تیار ہوجاتے ہیں۔ اور اگر ہم لڑکین میں علم وعادات اور تجربہ کاری حاصل نہ کریں تو آگے کو ہمار انقصان ہے۔ پس ہماری زندگی کی پہلی او قات ایک حالت ہوجاتے ہیں۔ اور اگر ہم لڑکین میں علم وعادات اور تجربہ کاری حاصل نہ کریں تو آگے کو ہمار انقصان ہے۔ پس ہماری زندگی کی پہلی او قات ایک حالت ہم سکھ کے آنے والی نہ کہ م کا مل آدمی ہونے کے واسطے تیار ہوں۔ ویسے ہی غالب ہے کہ خُدانے اس وُ نیاکو ہمارے لیے حال امتحان مقرر کیا ہے تاکہ ہم سکھ کے آنے والی زندگی کے واسطے یعنی آسمان کے لیے تیار ہو جائیں۔

پوستے: ۔ جب ہم ایسے خیال کریں اور پھریاد میں لائیں کہ آیندہ خوشی کرنے کے واسطے نیکی اور دینداری ہماری طبیعت میں ضرور ہیں تب ہمیں صاف معلوم ہے کہ امتحان حال کس طرح ہے ہم کو اُس آنے والی خوشی کے لیے تیار کرانا ہے کیونکہ ہم نیکی اور دینداری میں ترقی چاہتے ہیں اور ہم اچھی اچھی و نئی عاد توں کے ڈالنے سے نیکی اور دینداری میں ضرور ترقی پاسکتے ہیں۔ اور حال کی زندگی لا نُق ہے کہ آنے والی زندگی کے لیے حال امتحان اور تیاری ہو جسے کہ بچپن اور لڑکپن عالم جو انی کے واسطے حال امتحان اور حال تیاری ہو جسے کہ بچپن اور لڑکپن عالم جو انی کے واسطے حال امتحان اور حال تیاری ہے۔ اور اب کے حال میں ہم کوئی بات ایسی نہیں دکھتے ہیں کہ جس سے یہ خال میں کھا ہے کہ وہاں جعیت سے یہ خیال غالب ہو سکے کہ لوگ الگ ایک براز ہیں گے بلکہ بہت می تصبیعیں ہیں کہ جنس ہم موچیں کہ جیساکتا ہے مقد میں میں کھا ہے کہ وہاں جعیت ہوگی۔ اور کوئی تشبید ایسی نہیں ہے کہ جس سے یہ ظاہر ہو کہ اغلب ہے کہ آئیدہ حالت کی جماعت جیسی نوشتوں میں بیان ہے خُدا کی خاص حکومت کے واسطے کو نمی فرصتیں پائیں گئو تھی ہماری اس بات شیخ نہ ہوگی۔ اور اگرچ ہم نہیں جانت کہ ہم اپنی نیکی اور ایمانداری اور محبت کے استعال کرنے کے واسطے کو نمی فرصتیں پائیں گئو تھی ہماری اس بات کی نوا قفیت ثابت نہیں کرتی کہ فرصت ہم کونہ بلے گی اور ہماری ناوا قفیت ثابت نہیں کرتی کہ وہ عاد تیں اور خاصیہ ہو اس کی خریوں کے واسطے ایک نیک اور دینداری کی خاصیت میں میں عالی میں کہ خاص کے خریوں کے واسطے ایک نیک اور دینداری کی خاصیت میں میں کہ میں میں عالی کئی گیا ور دینداری کی خاصیت ہم

مذکورہ بالا کے بیان سے ثابت ہے کہ ہم تربیت میں ترقی پاسکتے ہیں۔اوراُس کی ضرورت سے کوئی بھی جواس دُنیا کی بدی سے واقف ہے انکار نہ
کرے گا چنانچہ وہ جوسب سے اچھے ہیں اُس کی ضرورت کو پچھ معلوم کرتے ہیں۔انسان اپنی خاصیت سے گنہگار ہونے کے خطرے میں ہیں اور اغلب ہے
کہ وہ اگرا چھی عاد تیں حاصل نہ کریں توضر ور گناہ کریں گے۔اگر ہماری خواہش اور پیار بُرائی پر لگییں اور احکام اورا چھی عاد توں پر رجوع نہ کریں تو ہم ضرور
گناہ کریں گے۔لیکن جب ہماری خواہش اور پیار وغیر ہ احکام میں تربیت پائیں اور ہم اچھی عاد تیں ڈالیس تو ہم بہت خطرے میں نہیں ہیں۔ بلکہ آزمائش کے
مقابلہ کرنے میں قائم اور روز بروز زیادہ مضبوط ہوں گے جیسے کہ وہ جو بُرے کام کرنے کی عاد تیں ڈالتے ہیں۔روز بروز زیادہ کمزور ہو جاتی ہیں کیونکہ اگر

ہم تین چار دفعہ نیکی کریں تو نیکی کرنے کی عادتیں مضبوط ہوتی جاتی ہیں اگر ہم تین چار دفعہ گناہ کریں تو گناہ کرنے کی عادت زور پکڑتی ہے۔ سواگر ہم ضرور حکومت کے ماتحت ہیں تو ہم نیکی کی عادت اول سے نیکی اور دینداری میں ترقی پاکرخوش میں بھی ترقی پاتے رہیں گے۔اور جب ہم خیال کریں کہ انسان نے اپنی بد فعلی سے اپنی خاصیت کو بالکل بگاڑا ہے اور اپنی پہلی اصلی نیکی سے بالکل سرکشی کی ہے تو ہم دیکھتے ہیں کہ اُن کے واسطے ایک حال امتحان یا کوئی اور طرح کی تجویز ضرور ہے۔ کہ جس کے ذریعہ سے وہ آسمان کے اخلاق اور نیکی کے واسطے تیار ہو جائیں۔

جب کہ صادق لوگوں کو صداقت میں ترتی کرنی چاہیے تو کتنازیادہ کری لوگوں کو بُرائی اور بُری طبیعت سے نجات پانااور نئی پیدائش حاصل کرناچاہیے۔ صادق لوگوں کو حال امتحان میں ہر طرح کی نیک تعلیم اور تربیت ضرور ہے تو فی الحقیقت بُرے لوگوں کو نیادہ تر تربیت اور تعلیم لازم و ضرور ہے تاکہ وہ اچھی عاد نیں ڈالیس اور اپنی پہلی اور اصلی طاقت حاصل کر کے اپنے تئیں بُرے کاموں سے بچا کر نیکی اور و بینداری کی قائم حالت کو پہنچیں۔ اور اب جو کوئی بغور نمیال کرے گائی کے دل میں کامل یقین ہوگا کہ بیر ؤنیا ایک ایسا حال امتحان ہے کہ جس میں ایسے انسان نیکی میں بہت اچھی طرح تعلیم و تربیت پاسکتے اور اس میں ترقی بھی کر سکتے ہیں۔ چنانچہ ہمارے چاروں طرف آزما تشیں ہیں۔ تمام گنبگاروں میں فریب و ہے رحمی و نونوں ریزی و غیرہ ہوتی ہورائن گناہوں کے سبب سے بہت ہی ہے ترتیبیال اور تکلیفیں اور رنج اورائی قدر نوشی اور شادمانی دے سب با تیں ہماری تربیت کے ہوتی ہیں۔ کیونکہ جب ہم دیکھتے ہیں کہ فدا گنبگاروں کو اس قدر و گواور نیکوکاروں کو اس قدر نوشی اور شادمانی دے سکتا ہے توہم ضرور نیکی کو پہند کر ہیں گاور بدی سے بتنظر ہوں گے۔ اور اگر ہم اچھی عاد تیں ڈالیس توہم اپنے تئین خطرے سے بچاکر خوشی حاصل کرنے کے قابل کر سکتے ہیں۔ اس لیے کہ کے اور بدی ہماری کے ہم آزما کشوں پر غالب ہوں گے صرف نیکی اور دینداری کے کام کریں گے۔ اور جب ہماس طرح سے اس و نیا ہیں فوش ہو سکتے ہیں تو ہم اس ؤیلی میں فری اور نیکی رکھ کے تیارہ ہوتے ہیں۔

آسان کے لیے تیارہ ہوتے ہیں۔

آسان کے لیے تیارہ ہوتے ہیں۔

حيطاباب

## تقدیر کی تعلیم سے ہمارے کاموں پر کونسی تا ثیر ہوتی ہے

پہلے بابوں میں مذکور ہوا کہ خُدا کی حکومت جو گئلو قات میں ظاہر ہے اُس کی دینی اور آیندہ حکومت کی ٹھیک تشبیہ ہے۔اگر کوئی کہے جیسا کہ تفذیر کے ماننے والے ضرور کہتے ہیں کہ گئلو قات کے طریقوں سے نقذیر معلوم ہوتی ہے قاُس کو ضرور اقرار کر ناپڑے گا کہ خُدا کی دینی اور آیندہ حکومت میں اور اُن کے ثبوت میں بھی نقذیر ہے۔ پس ہمارا مید دعو کا ہے کہ اگر گئلو قات کے طریقوں میں نقذیر ظاہر ہے تووہ ضرور مذہب میں بھی شامل ہوگی ۔اور کوئی شخص نقذیر کے ذریعہ سے ثابت نہیں کر سکتا کہ مذہب نہیں ہے۔ کیونکہ اُس کے مزخرفات (مزخرف کی ہجم، جیوٹی ہائیں) آسانی سے ظاہر ہوگی اور آسانی سے باطل ہوجائے گی۔ ہم نے شروع سے قبول کیا گویا کہ ثابت کیا کہ ؤنیا کا ایک ہی عاق الی خالتی ومالک ہے۔ لیکن اس تعلیم کے برخلاف تقذیر کی تعلیم ایک اعتراض کو جود مضبوط ہونے کا موجب ہوسکتی ہے قوضرور ہے کہ اعتراض کو رو کریں۔اور پہلے ہم بتائیں گے کہ کوئی ایسی تقذیر نہیں ہوسے ایک عاقل خالتی ومالک کے وجود کا ہونارد ہو ہماری تجربہ کاری میں معلوم نہیں ہوتی ہے ۔اور تب ہم ثابت کریں گئل ہو کہ حاکم نہیں ہے یا کہ ہم مذہب کے حال یعنی حال امتحان میں نہیں۔۔

جب کوئی تقدیر کامقر (اقر ارکرنے والا) کہے کہ مخلو قات کے سب طریقے اور آدمیوں کے تمام کام اور اور سب پھے اور کل اشاء کی تمام حالت
بالضرور شروع سے تھہرائی گئ اور کسی اور طرح سے نہیں ہو سکتی تھی۔ تب معلوم ہو کہ اس طرح کی تقدیر کے ذریعہ سے نہ خیال کرنے نہ تمیز کرنے نہ
پند کرنے کی طاقت مو قوف ہوتی ہے۔ اور نہ انسان اُس کے سبب سے روکے جاتے ہیں بلکہ وہ اپنا کام اپنے اراد سے اور مقصد کے مطابق کر سکتے ہیں
کیونکہ ہم ہروقت یہ حال دیکھتے اور معلوم کرتے ہیں کہ اُن باتوں میں تقدیر نہیں ہوتی ہے۔ پس ثابت ہے کہ نقدیر آپ مخلو قات کے وجود اور قائم ہونے
کاسب نہیں ہوسکتی۔ اور اُس کی بابت صرف یہی بات کہی جاسکتی ہے کہ اُس ذریعہ سے مخلو قات کے طریقے اور کسی طرح سے نہیں ہوسکتے تھے۔

اگردریافت کیاجائے کہ کیا مخلوقات کا کوئی عالم خالق ہے یا نہیں اوراُس کے جواب میں کوئی کہے کہ سب چیزیں تقدیر کے مطابق ہیں تو یہ اُس سوال کا جواب ہوگا کہ کیاسب چیزیں تقدیر کے مطابق ہیں یاآزادگی کے طریقوں پر ہیں۔اگرایک تقدیر کاماننے والا اور ایک خود مختاری کامقرد ونوں اتفا قاً یک گھر میں آئیں تود ونوں اقرار کریں گے کہ وہ گھر کسی سے بنایا گیا ہے۔اور وہ فرق جواُن کی رائے میں ہوگا تواس سوال کی بابت ہوگا کہ کیا اُس کے بانی نے اُس کو بسبب تقدیر سے مجبور ہونے کے بنایا یاخود مختار ہور ک تعمیر کیا۔اس طرح آگروہ خلقت کے بنانے کی بابت بات کریں تو وہ سوال جوان کے در میان ہوگا سوریہ ہے کہ کیا مخلوقات تقدیر کے طریق یاخود مختاری کے طریقوں پر پیدا ہوتی ہے۔تب دونوں ضرور کہیں گے کہ بنانے والا ہے کیونکہ خیالی باتوں سے کچھ چیز پیدا نہیں ہوتی ہے۔

حاصل کلام یہ ہے کہ تقدیر کی تعلیم سے بھی ثابت ہے کہ ایک آزاد و علیم پیدا کنندہ ہے جوسب چیز وں کامالک بھی ہے۔اورجب کہ بیہ ہے تو تقدیر کچھ نہیں ہے۔

اوران باتوں سے یہ نتائج نکلتے ہیں۔پہلے۔جب کوئی قائل تقذیر شخص کیج کہ سب چیزیں تقذیر کے وسلے سے موجود ہوتی ہیں توضر وراُس کے یہ معنی ہیں کہ وہ ایک خالق سے جو تقذیر سے مجبور ہواہے پیدا کی گئیں ہیں۔اور پھر وہ تقذیر جس سے بنانے والے نے مجبور ہو کر کام کیا عقل اور منصوبہ سے خالی نہیں ہے۔

پس اگر تعلیم نقدیر تسلیم کی جائے تووہ خالق کے وجود ہونے کا سبب نہیں ہوسکتی ہے جس طرح کہ وہ کسی گھر کا بانی نہیں ہوسکتی ہے۔اگر ہم اقرار بھی کریں کہ نقدیر ہوسکتی ہے تو بھی ہم مخلو قات کے بنانے اور اُس کے طریقوں میں ایسی تدبیر دیکھتے ہیں کہ ہم ضر وراقرار کریں گے کہ اس کا کوئی عالم خالق ومالک ہے۔

اوراب ہم نے دیکھاہے کہ نقتریر کی تعلیم اُن دلیلوں کورد نہیں کرتی ہے کہ جن سے ایک خالق ومالک کا وجود ہو ناثابت ہے۔

ابایک اور سوال ہے ہے کہ کیا تعلیم مذکوراس یقین کو باطل تھہراتی ہے کہ ہم مذہب کے فرائض کے تحت میں ہیںاور کیا تعلیم تقذیر مذہب اوراُس کی دلیلوں سے پچھ نسبت یاموافقت رکھتی ہے یا نہیں۔

اب خیال کروکہ کوئی شخص اپنے بیٹے کو اُس کے بجین سے جبراً تقدیر کی تعلیم سکھائے اور وہ لڑکا اُس تعلیم مذکور پر غور کرے اور میہ صحیح نتیجہ نکالے کہ اب میں بسبب تقدیر کے مجبور ہوں اور اگر کو شش بھی کروں تو بھی اپناچال جان نہیں بدل سکتا کیونکہ میر کی تقدیر میں ایساہی لکھاہے اس سبب سے کوئی مجھے ملزم نہیں کھبرا سکتا اور نہ میر کی تعریف کر سکتا ہے اور میں نہ اجر ،نہ سزا،نہ جزاپانے کے قابل ہوں۔جو پچھ تقدیر نے مجھے سے کروایا سے ہوا۔اور میں خیال کروکہ وہ لڑکا اُس تعلیم کے سبب اپنے دل اور خیال سے بھی الزام یا تعریف اور سزاو جزاکی فکر بالکل باہر اور دور کردے توجب وہ لڑکا جوان ہوگا اور لوگوں کے ساتھ ملے گا تو وہ اُن سے کس طرح کا سلوک پانے کا منتظر ہوگا اور وہ اپنے خالق ومالک سے کونساسلوک پانے کا انتظار کرے گا۔

میں کہتا ہوں کہ کوئی عاقل انسان ہر گرنہ کیے گا کہ کوئی لڑکا ایسے دریائے فکر میں محفوظ رہ سکتا ہے۔ توالی تعلیم ہر گرنہ دینا کیوں کہ اگر ہم
الی تعلیم پر یقین لائیں تواسی طرح کے خیال کریں گے۔ لیکن جب وہ لڑکا اپنے تئیں خوف اور شر مندگی سے جن سے اور آد می کچھ کچھ باز رہتے ہیں آزاد
د کیھے گا تو ضرور خوش و مغرور بھی ہو گا اور مغروری سے اور بھی بُرے نتیجہ بہ سبب اس تعلیم کے اُس کو ملیں گے۔ اگر وہ اپنی مغروری سے اور بد فعلی ک
سزا پائے تو وہ اور دل کو دِ ق کرے گا اور اپنی بھی ہلاکت کرے گا۔ لیکن وہ ضرور تنبیہ اور بھی بھی سزائے شدید پائے گا اور اسی طرح سے معلوم کرے گ
کہ اپنی تقدیر پر پچھ الزام اور سزاعا کہ نہیں کر سکتا ہے بلکہ جس بات کو وہ باطل جانتا تھا اُس کو سچا سمجھے گا یعنی کہ وہ اپنے کام کا بدلہ پا تا ہے۔ تو ضرور وہ وہ مزاجو
کہ وہ تربیت اور تعلیم میں پاتا ہے اُس کو قائل کرے گی کہ اگر تعلیم تقدیر باطل نہیں ہے تو بھی وہ اس زندگی کے کام میں نہیں آتی ہے اور ہر ایک قائل

تقدیر کو(اگر خیال کرے گا)معلوم ہو گا کہ ہمارارازق جب کہ اپنے طریقوں کے مطابق گنہگاروں کو سزااور نیکو کاروں کوخوشی وتر تی دیتا ہے تو وہ تقدیر کے مطابق یاتقدیر کے طریقوں پر نہیں چاتا ہے۔ حاصل کلام یہ ہے کہ تعلیم مذکور مذہب کے فرائضاور حقوق میں کام نہیں آتی۔

اور اگروہ لڑ کا اُس تعلیم کو مانتارہے تواغلب ہے کہ مجھی اُس سے ایسا بُرا کام ہو گا کہ جس کے باعث لوگ اُس پر نالش (فریاد، گریہ وزاری) کرکے اُسے قید خانہ میں ڈلوائیں گے ۔اور تب اُسے معلوم ہو گا کہ اس دُنیا کے لوگ تقتریر کو نہیں مانتے بلکہ بدکاروں کو سزادیتے ہیں جیسا کہ مالک اپنی حکومت میں کرتاہے۔

اور اگر ہم اس تعلیم نقدیر کو زندگی اور عالم کے طریقوں میں شامل کریں تو صر تکے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بالکل نامعقول ہے۔ مثلاً اگر کسی کی تقدیر میں لکھا ہے کہ وہ فلانے سن تک خبر وار غالم کے طریقوں میں شامل کریں تو صر تکے معلوم ہوتا ہے کہ وہ فلانے سن تک خبر وار گراور اگر تقدیر میں تقدیر کو است کھا ہو کہ وہ اُس سن سے بیشتر مر جائے گا توائس کی ساری خبر واری بے فائدہ ہے۔ پس اگر چہ بعض اپنے طریقوں اور دستوروں میں تقدیر کو مانتے تاہم سب اپنی خبر داری کرتے ہیں۔

اورا گرہماُس دوسری تعلیم کی طرف خیال کریں یعنی سوچیں کہ سب آد می فعل مختار ہیں توبیہ بہبود گی معلوم نہیں ہوتی ہے کیو نکہ ہرایک آد می اپنی بہتری کے لیے سوچتااورارادہ کر تااور کام کر تاہے گویا کہ وہآزادیا فعل مختارہے۔

اور جو بات کہ ہم اس مقام پر تاکیداً کہتے ہیں سویہ ہے کہ خالق ہمارے ساتھ ایسا کر تاہے کہ جیسے ہم فعل مختار ہیں۔پس صاف ثابت ہے کہ وُ نیا کے طریقے اور خالق اپنی حکومت میں تعلیم تقدیر کو باطل کرتے ہیں۔

اورا گرتقذیر کی تعلیم ان باتوں میں کام نہیں آتی ہے تو ہم کیو نکر ثابت کر سکتے ہیں کہ وہ مذہب میں کام آئے گی کیو نکہ مذہب ایک معمولی شئے ہے۔ ہاں سب لوگ کہتے ہیں کہ حسیا کرو گے ویسا پاؤ گے تو تقذیر کہاں رہی۔ اگر ہو تو بے فائدہ ہے کیو نکہ ہر ایک فرض کور دکرتی اور ہر ایک معمولی بات کو باطل کرتی ہے۔ پس اغلب ہے کہ وہ ہی نہیں۔ اب جو کوئی ان باتوں پر غور کرے وہ بخو بی معلوم کرلے گا کہ اگر مذہب کی دلیلیں آزاد گی کے مطابق سچی مطابق سچی گھریں ویسے ہی تقذیر کے طور سے بھی راست گھہرتی ویسے ہی تقدیر ہمارے فرائض میں کام نہیں آتی ہے اور مذہب عیسوی عقل کے خلاف نہیں کھہریں ویسے ہی تقدیر کے طور سے بھی راست گھہرتی ہیں۔ کیول کہ تقدیر ہمارے فرائض میں کام نہیں آتی ہے اور مذہب عیسوی عقل کے خلاف نہیں ہے بلکہ جہالت کے خلاف ہے۔ کیو نکہ جب ہم اُن تعلیمات کے جو مخلو قات کے طریقون سے خالق نے ہماری رہنمائی کے واسطے مقرر کی ہے بر خلاف چلیں اور دعویٰ ہے کریں کہ عقل کے مطابق چلیں تو یہ محض بُطلان بلکہ ہیو قونی ہے۔

ایک اور بات ہے ہے کہ ہم ایک مر ضی اور ایک خصلت رکھتے ہیں اور اگر پیہ نقلہ پراُن کے لا کُل ہو تووہ خالق کے بھی لا کُل ہو اور علاوہ ازیں جب ہم اقرار کریں کہ حکومت اور کام اور حرکت کے پچھ نتائج ہوتے ہیں تو ہمیں اقرار کر ناپڑتا ہے کہ خالق ومالک میں بھی ایک مرضی اور ایک خصلت ہے جن کے مطابق اور بذریعہ جن کے وہ حکومت کرتاہے۔ توبہ ہے کہ خالق کسی نہ کسی طرح کی خاصیت اور مرضی رکھتا ہے اور اگر تقذیر انہیں صفتوں سے جو خُدا کی ہیں اور جو کہ مذہب عیسوی کی بنیاد ہیں لیعنی رحم و دیانت داری اور انصاف موافقت نہیں رکھتی ہے تو وہ کسی طرح کی صفتوں سے موافقت نہیں رکھ سکتی ہے کیوں کہ جیسا تقذیر انسان کو رحم دل و سچاور یانت دار ہونے سے نہیں روکتی ہے۔ سو تقذیر کام میں نہیں آتی۔ اور کہا گیا ہے کہ جو آزادگی کی راہ میں گناہ کا صحیک بدلا ہے سوازر و سے تقذیر بالکل بے انصافی ہے کیونکہ وہ سزااُس کام کے سبب سے اُس کو ملی جو اُس نے تقذیر سے مجبور ہو کر کیا۔ مثلاً تقذیر کی جہت (کوشش) سے قتل کا گناہ مو قوف کیا گیا تو گویا قاتل کے گناہ کی سزاکو بھی وہ مو قوف کرتی ہے۔ پس دیھو انصاف اور بے انصافی کی پہچان کس قدر دل میں رہتی ہے اگرچہ ہم خیال کریں کہ تقذیر کے ذریعہ سے وہ سب مو قوف ہو گئی۔

اورا گرچہ واضح ہوا کہ اگر تقدیر کسی بات سے موافقت یاعلاقہ رکھتی ہو تو وہ خالق کی اُس خاصیت سے جو مذہب عیسو ی کی بنیاد ہے موافقت اور علاقہ رکھتی تو بھی کیا تعلیم تقدیر خالق کی اُس خاصیت کو اور عیسوی مذہب اور اُس دلیلوں کو رد نہیں کرتی۔ ہر گزنہیں کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ اگر خوشی اور تکلیف ہماری تقدیر سے روکے جائیں بلکہ ایسی ہے کہ ہماری تقدیر یا قسمت میں لکھی ہوں تو بھی وہ ایسی نہیں لکھی ہیں کہ ہمارے کاموں کے نتیجے اُس تقدیر سے روکے جائیں بلکہ ایسی ہے کہ ہماری خوشی یا تکلیف ہمارے کاموں کے نتیجے ہیں۔ کیونکہ جیسے باپ اپنے لڑکوں پر اور حاکم اپنی رعایا پر حکومت کرتا ہے اسی طرح خُدا ہم سبھوں پر حکومت کرتا ہے۔

الحاصل خواہ کہیں کہ انسان آزاد ہیں خواہ تسلیم کریں کہ وہ نقذیر کے پابند ہیں تو بھی تجربہ کاری سے عیاں ہے کہ مالک راست بازاور عادل ہے اور انسان کواُس کے کاموں کے موافق بدلہ دیتا ہے اور شاید بیہ ضرور ہے کہ ہم عیسوی مذہب کے فرائض کی خاص دلیلوں کوبیان کریں جو کہ نقذیر سے رد نہیں ہوتی ہیں اگرچہ نقذیر تمام بے ایمانی کی جڑ ہے۔

اورا گرتقتریر کی تعلیم ثابت ہوسکتی تو بھی خالتی عالم کے وجود ہونے کی دلیلیں جو کہ اُس کے کاموں کے نتیجوں سے نکلتی ہیں رد نہیں ہوتی ہیں۔ اور یہ بخوبی معلوم ہے کہ وہ وُ نیا کی حکومت بذریعہ سزاو ہزادیے کے کرتا ہے اور اُس نے ہم کو ایک طاقت یاصفت دی ہے کہ جس کی مدد سے ہم کاموں کے نتیج میں تمیز کرتے ہیں اور بعضوں کو بُرے اور بعضوں کو نیک جانے ہیں اور یہ بھی جانتے ہیں کہ بدکاموں سے بُرااور نیک کاموں سے اچھا نتیجہ کاموں کے نتیج وبد کی تمیز جو خاصیت سے ہمارے واسطے ایک قانون ہے حقیقتا تُحدا کی شریعت یعنی مرضی ہے۔ کیونکہ جب ہم اُس کے مطابق چلتے ہیں۔ اور جو یہ خوف رہتے ہیں اور جب اُس کے برعکس کرتے ہیں تو خوف کھاتے ہیں۔ پس یقین غالب ہے کہ مالک حقیقی جس نے یہ تمیز کرنے کی طاقت بخشی اور جو یہ خوف و خوشی دیتا ہے دوارینی شریعت کے موافق جو اُس نے ہمارے دلوں میں اور اپنے کلام میں بھی لکھی ہے ہماراانصاف کرے گا جیسا کہ وہ اکثر ایس کرتا ہے کہ نیکوکار وں کو خوشی اور بدکار وں کو خوشی اور اب میں گہتا ہوں کہ عیسائی مذہب کے ان عام دلیلوں کے بر خلاف کوئی بذریعہ تعلیم تقدیراعتراض نہیں کر سکتا ہے۔ اور اس بات سے کہ ہم نیک وبد کی ہما قت رکھتے ہیں کوئی انکار نہیں کر سکتا ہے کیونکہ ہم نے نہیں کہا کہ خُدا سے ثابت ہے اور نہ اُس کے اس نتیج سے کہ خُدا قیامت کے بعد نیکوکار وں کو جزااور شریر وں کو سزادے گا انکار ہو سکتا ہے۔ کیونکہ ہم نے نہیں کہا کہ خُدا

اس لیے انصاف کرے گا کہ ہماری سمجھ میں یہ مناسب معلوم ہو تاہے کہ بلکہ ثبوت اس بات کا کہ وہ انصاف کرے گایہ ہے کہ اُس نے ہم کویقین د لا یاہے کہ وہ ایساہی کرے گا۔

پس اگرچہ ہم خیال کریں کہ تقدیر کی تعلیم سے ہے تو بھی مذہب عیسوی کی بنیاد کی باتیں برحق تھہرتی ہیں۔اور علاوہ ازیں تعلیم مذہب جو کہ خُدا کے کاموں پر غور کرنے سے ہم کو حاصل ہوتی ہے ایسی مضبوط دلیلیں رکھتاہے کہ اگر تعلیم تقدیر سچی ہوتی تو بھی اُس کورد نہیں کر سکتی اور نہاس سے کسی طرح کی تبدیلی پاتی ہے۔

اور جب ہم یہ بات سچی پاتے ہیں کہ یہی مذہب ہر زمانے اور ملک میں جن سے ہم کو واقفیت ملی مقبول ہوااور توار تخ سے پیشتر سابق وقد یم زمانے کے لوگ اقرار کرتے اور سچی مانتے سے کہ ایک ہی فُدا ہے جو ہر چیز کا خالق اور ہر انسان کا مالک ہے۔ اور جب ہم خیال اور یاد بھی کرتے ہیں کہ مذہب کی تعلیم انسان کی عقل یا مباحثہ کرنے سے نہیں بنائی گئی بلکہ فُدا نے اُسے الہام سے دی ہے تب ہمیں اقرار کرناپڑتا ہے کہ مذہب عیسوی کی تعلیم برحق ہے اور وہ تعلیم تقدیر سے خواہ جموٹی ہو خواہ سچی کچھ خلل نہیں پاتی ہے۔ اور اب بخوبی معلوم ہوا کہ تعلیم تقدیر اور انسان کی آزمائش کا حال بالکل برخل سے اور وہ تعلیم تقدیر سے خواہ جموٹی ہو خواہ سپی کچھ خلل نہیں پاتی ہے۔ اور اب بخوبی معلوم ہوا کہ تعلیم تقدیر اور انسان کی آزمائش کا حال بالکل برخلاف ہے اور ہم نے یہ بات سپی پائی کہ انسان حالی آزمائش میں ہیں اور نیک و بدکی تمیز کر سکتے اور فعل مختار ہیں۔ پس صاف ثابت ہے کہ تعلیم تقدیر جو اس کے بر عکس ہے ہر گزسی نہیں ہو سکتی ہے اور کسی طرح مذہب کور دکر سکتے اور فعل مختار ہیں۔ پس صاف ثابت ہے کہ تعلیم تقدیر جو

پچپلی بات ہیہے کہ تعلیم نقذیر سے کسی قدر نقصان ہوتا۔ کیونکہ خراب آدمی اُس کو سچی سمجھ کراپنے بُرے کاموں میں تسلّی وترقی پاتے اور اور ول کے سامنے اپنے گناہوں اور بے دینی کاعذر بھی کرتے ہیں اور علاوہ اس کے بیہ تعلیم خلقت کے طریقوں اور خالق ومالک خُدا کی حکومت کے بھی بر خلاف ہے۔

ساتوال باب

## خُداکی حکومت ایک تدبیر ہے جس کو ہم لوگ صاف و صحیح نہیں سمجھتے ہیں

اگر کوئی بے دین آدمی خُدا کی حکومت کے برخلاف اعتراض کر کے کہے کہ اُس کی حکومت وانصاف اور نیکی کتب الٰہی میں صاف معلوم نہیں ہوتی ہے تو شاید سبھوں کا جواب مخلو قات کی حکومت کی مشابہت میں نہیں ملے گا مگر تو بھی اس سے ہمیں بہت مدد ملے گی مثلاً اُس سے معلوم ہوتا ہے کہ حکومت کی تدبیر ہماری عقل وفہم سے باہر اور بعید ہے۔

جس طرح کہ خلقت بے حداور اپنے مختلف حصوں میں بے شار ہے کہ اُس کا کل بیان اور طریق جس سے خالق اُس سے واسطہ رکھتا اور اُس پر حکومت کرتا ہے ہماری عقل و فہم میں نہیں آسکتے ہیں ویسے ہی اغلب ہے کہ خُدا کی حکومت جس میں کر و بین وصر افین اور فرشڈگان اور کل انسان ہر ملکہ وزمانے اور وُ نیا کے یعنی تمام مخلو قات ایک ہی خُدا کی حکومت و بند و بست سے حکم کیے جاتے ہیں ہماری سمجھ سے باہر اور بعید ہے۔ اور کوئی انسان جب تک کہ مذہب کے بر خلاف نہیں بولتا تب تک اس بات کا انکار نہیں کرتا ہے۔ اور جب کہ کوئی آدمی خالق کی مہر بانی وانصاف اور نیکی کے بر خلاف کہے کہ حکومت جس کا بیان مذہب عیسوی میں پایا جاتا ہے کا مل نہیں ہے تو اس کا معقول جو اب سے ہے کہ ہم لوگ ان باقوں کا جس کو ہم نہیں جانتے ہیں انفصال (جُدا ہونا) نہیں کر سکتے ہیں۔ اور ہم دیکھتے ہیں کہ بغیر وسلے یا واسطہ کے کوئی مقصد و مراد پوری نہیں ہوتی ہے اور خلقت میں ہم دیکھتے ہیں کہ بغیر وسلے یا واسطہ کے کوئی مقصد و مراد پوری نہیں ہوتی ہے اور خلقت میں ہم دیکھتے ہیں کہ وہ و یسے باد کرانوں بالکل نالا کق معلوم ہوتی ہیں بعض او قات وُ نیا میں جنہیں ہم لاکق نہیں جانتے نیک انجام پر بینچتے ہیں۔ ویسے ہی کہ بخار یا بائی (سرسام، تشنج کی بیاری سے یا کہ ٹوٹے ہوئے عضو کے ذریعہ سے کسی کی جان بی جاتی اور اُس کی عمر دراز ہوتی ہے اور بعض و قت ایسا بھی ہوتا ہے کہ بھاری کی حالت سے اچھی ہوتی ہے یعنی پیار آدمی کہی گناہ کرنے سے بچار ہتا ہے۔

کی عمر دراز ہوتی ہے اور بعض و قت ایسا بھی ہوتا ہے کہ بیاری کی حالت سے اچھی ہوتی ہے یعنی پیار آدمی کبھی گناہ کرنے سے بچار ہتا ہے۔

جہان کی حکومت عام قوانین کے مطابق کی جاتی ہے اورا گرچہ تبھی تبھی ایساہو تاہے کہ تسی قدر بے ترتیبی اور بے انتظامی ہوتی ہے تو بھی شاید ایساہے کہ سبھوں کے واسطے بہترین انجام ہو تاہے۔اور شاید کسی اور طرح کی حکومت اس سے بہتر نہیں ہوسکتی ہے۔

خالق کی حکومت بھی اسی طرح کی ہے ادر ایسا ہوتا ہے کہ جو پچھ کبھی بھی ہم پاتے ہیں سوان عام قوانین کے مطابق کسی نہ کسی طرح سے اپنے کامول کے سبب پاتے ہیں۔اوراغلب ہے کہ اگر ہم لوگ کسی طریقے کے برعکس کریں تو بہت خو بی کوروک دیں اور بہت بُرائی اپنے اور اور ول کے اوپر تھینچ لائیں۔ لیکن شاید اعتراض کرنے والا کہے گا کہ ہماری ناواقفیت مذہب کی دلیلوں کے برخلاف بھی ہے اورا گرہم اپنی بیو قوفی کے سبب سے مذہب کے برخلاف نہیں کہہ سکتے توہم اُس کے ثبوت میں کیوں کر باتیں کریں۔تواُس کے تین جواب ہو سکتے ہیں۔

پہلا:۔ اگرہم کی آدمی کی خاصیت سے واقف ہوں کہ وہ بہت رحم دل ہے اور کسی کا نقصان نہیں چاہتا ہے تو ہم بالکل ناواقف نہیں ہوگے کہ
اُس نے کسی کا نقصان نہیں کیا۔ اور ہم کسی وقت اُس سے ایک کام کرتے دیکھیں جس کا انجام ہم نہیں جانتے ہیں توا گرچہ وہ کام ہمیں بُرامعلوم ہو تو بھی نہ
کہناچا ہے کہ وہ بُرا ہے جب تک کہ اُس کا انجام بُرانہ نکلے۔ پس اسی طرح مذہب عیسوی کی دلیلیں خُداکی حکومت کو ثابت کرتی ہیں یعنی ہر ایک آدمی اپنے کا مول کے مطابق بدلہ پائے گا۔ پس اس میں پھھ بات دیکھیں جو ہمیں بے ترتیب معلوم ہو تو وہ بے ترتیبی مذہب کی دلیلوں کے برخلاف نہیں ہے کامول کے مطابق بدلہ پائے گا۔ پس اگرہم اس میں پھھ بات دیکھیں جو ہمیں بے ترتیب معلوم ہو تو وہ بے ترتیبی مذہب کی دلیلوں کے برخلاف نہیں ہے ۔ جب تک کہ بالکل ثابت نہ ہولے کہ وہ حقیقتاً بے ترتیبی ہے بلکہ وہ صرف یہ بات ثابت کرتی ہے کہ ہم اُن باتوں کا انجام نہیں جانتے ہیں۔

**دوسمرا:۔**اگرہم اقرار کریں کہ وہ باتیں اور وہ تعلقات جن کو ہم نہیں جانتے اور نہ جان سکتے ہیں مذہب عیسوی کی دلیلوں کے بر خلاف اور اُس کے اعتراضوں کے بھی بر خلاف ہوتی ہیں۔ جس سے ہم اُس کونہ ثابت کر سکتے اور نہ رد کر سکتے ہیں تو بھیاُس کے فرائض ہمارےاوپر تھہرتے ہیں۔ کیونکہ اگر ہم اُن کونہ مانیں تو ہمارادل ہمیں ملزم کرتاہے۔

اورا گرچہ ہم کہیں کہ مذہب عیسوی کے فرائض نہ ماننے سے ہمارا کچھ نقصان نہ گا یا کچھ سزایا جزانہ ہو گی۔ تو بھی پیے فرائض ہمارے دلوں پر لکھے ہوئے ہیں اور جب ہم اُن کو پورا کرتے توہم خوش رہتے ہیں۔

تیسرا:۔ ہماری ناوا تغیت اس مذہب کی دلیلوں کور دنہیں کر سکتی بلکہ ثابت کرتی ہے جب کہ ہم یادر کھتے ہیں کہ اکثر وہ باتیں جنہیں ہم بے ترتیبی سمجھے تھے جب اُن کی زیادہ وا تغیت کرتے ہیں تب وہ ہمیں بہت درست معلوم دیتی ہیں۔ پس اغلب ہے کہ اگر ہم سب پچھ جان سکتے تو ہمیں سب کچھ جان سکتے تو ہمیں سب کچھ جان سکتے تو ہمیں سب کچھ بھی سبت کہ آیاوہ درست ہے یا کچھ بہتر معلوم ہوتا۔ آخری بات ہم بے شک مخلو قات کے طریقوں اور حکومت ہے بہت ناوا قف ہیں اور اس سبب نہیں کہہ سکتے کہ آیاوہ درست ہے یا نہیں توکتازیادہ ہماری ناوا قفیت ہم کو خُدا کی حکومت پر جو نہایت بلنداور بے دریافت اور اہدی ہے ٹھیک انفصال کرنے سے روکتی ہے۔

#### تتميه حصيراول

اور کسی طرح کاعذر نہ لاناچا ہے کیو نکہ اگر کوئی کہے کہ میری تقذیر میں ایسالکھا ہے اور میں اُس کے خلاف کچھ نہیں کر سکتا تو ہیہ بات باطل ہے کیو نکہ فُدا نے کسی کی تقذیر میں نہ تو کچھ نیکی اور نہ کچھ بدی لکھی ہے بلکہ اُس نے انسان کو فعل مختار بنایاتا کہ وہ نیکی کر کے اچھاا جر پائے یابدی کر کے سزا اُٹھائے۔اگر کوئی کہے کہ میں بہت آزمائشوں میں پڑتا ہوں تو یقین جانے کہ فُدا سے مدد پاکر وہ اپنی ساری آزمائش پر غالب ہو سکتا ہے۔اگر کہو کہ ہماری برخواہشیں غالب ہوں تو پچ جانو کہ تم کو تمہاری بُری خواہشوں پر فتح پاناچا ہے۔ کیوں کہ بہتیری باتوں میں تم ایسا کرتے ہو۔ پس ہمیشہ نیکی سیکھواور کرواس برخواہشیں غالب ہوں تو پچ جانو کہ تم کو تمہاری بُری خواہشوں پر فتح پاناچا ہے۔ کیوں کہ بہتیری باتوں میں تم ایسا کروگے تو یادر کھو کہ فُدا کا غضب آدمی کی تمام بے دینی اور ناراستی پر آسان سے ظاہر ہے فقط

حصبهاو<mark>ّل تمام شد</mark>



د وسراحصه

اللامي مذبب كابيان

يهلا باب

### مذہب عیسوی کی ضرورت کا بیان

بعض آدمی نیچر لینی طریقہ خلقت کی روشنی اپنی ہدایت کے لیے کافی ووافی جان کر اور خُدا کے البامی کلام کو صرف قصہ اور کہاوت سمجھ کر البامی مذہب کو نامنظور کرتے ہیں۔

اورا گرعالم کی روشنی ہماری رہنمائی کے لیے کافی ہوتی توبلاشک وشبہ خُدا ہمارے واسطے کسی اور طرح کا کلام ہر گزنازل کرتالیکن کوئی دانشمند آدمی جو غیر قوموں اور وحثی آدمیوں کی حالت پر لحاظ کرے گا کہ اللامی مذہب فضول ہے کیونکہ سب سے عالم لوگ بھی بغیر کتاب مقد س کے نہ صرف مذہب کی بابت بلکہ طریقہ مخلو قات کی بابت بھی بہت شک اور غلطی کرتے رہے اور کسی طرح ممکن نہیں کہ وہ مذہب کو ٹھیک دریافت کرتے اگراللامی مذہب نہ ہوتا پس جو کوئی کتاب مقدس کو فضول جانتاہے وہ بالکل ناراستی پرہے۔

بعضاور لوگ کہتے ہیں کہ الہامی مذہب کا فقطا تناہی مطلب ہے کہ خلقی <sup>1</sup> مذہب کا بیان کرےاور وہ تونہ گتب مقدسہ کی پر واہ کرتے اور نہ اُس پراعتراض کرنے والوں کی بات مانتے ہیں۔

اب خیال کرو کہ اگر خُدانے انسان کے لیے اپناکلام نازل کیاہے تو یہ سہل بات نہیں ہوسکتی ہے کہ کیاہم اُسے مانیں یاندمانیں۔

<sup>1</sup> ۔ خُدا کی مرضی اور صفات جو مخلو قات کے طریقوں سے ظاہر ہوتی ہے ۔ خلقی مذہب سے مراد ہے۔

#### اور عیسوی مذہب کی ضر ورت ذیل کی ہاتوں پر خیال کرنے سے زیادہ صاف معلوم ہو گی۔

ایک اور مثال سُنوا یک آدمی تھا جس نے کبھی کلام اللی کی خبر نہیں سُنی اور وہ افر ار کرتا تھا کہ بید وُ نیا باوجود ہید کہ اُس میں پچھ اختلاف معلوم ہوتا ہے تاہم ایک نہایت کامل سُنوا یک آدمی تھا جس ہے۔ اور وہ آدمی بعض ناپاک لوگوں کے بُرے چال چلن کے سب جو خُدا کو بالکل نہیں مانے اُس حاکم کامل کی بابت شک میں پڑااور اُن کے گناہ میں گرنے کو تھا۔ انقا قااس کو معلوم ہوا کہ اُس مالک نے جس پروہ ایمان رکھتا تھا اپنی حکومت کا انظام اللام سے ظاہر کیا جا دو وہ جو اُس کا المامی کلام سُناتے ہیں وہ اپنی رسالت کو مخلو قات کے طریقوں کے بدل کرنے یارو کئے سے ثابت کرتے ہیں تو کیا وہ اُس المام کے سب سے مخلو قات کے طریقوں اور وُ نیا کی حکومت کے انتظام پر زیادہ مضبوطی سے ایمان نہ رکھے گا۔ اور اس نہایت ضروری بات کو قلم انداز نہ کرناچا ہیے کہ مسیح نے موت کو نیست کیا اور زندگی وبقا اور نجات ابدی تو اُنجیل سے روشن کرد یا۔ اور بیر بڑی وبھاری تعلیمات کہ روح کو بقا ہوگی اور بُراکام کرنے سے مُناو قات کے موت کو نتیا ہوگی اور نجات ابدی تو اُنجیل سے روشن کرد یا۔ اور بیر بڑی وبھاری تعلیمات کہ روح کو بقا ہوگی اور بُراکام کرنے سے مُناو قات کے موت کو نتیست کیا ور نبر کی وبھالو گا میں نہ صرف ثابت کی گئیں بلکہ ایسی روشنی کے ساتھ سکھلائی گئی ہیں کہ گویا اس روشنی میں میں بیر باتیں سکھلائی گئیں اور مجزے اور پیش گو نیوں سے اُن کی سند ہوئی و لیے ہی مُنسبر اُخدا کی دور بیش گو نیوں سے اُن کی سند ہوئی و لیے ہی مُنسبر اُنہا کی دور قبی تاریک ہوگئی ہے۔ اور جیسا کہ فیور ہوئی وہ لیے ہی مُنسبر ا

یا گیا کہ بیر کام ظاہر کلیسیا کے ذریعہ سے عمل میں لائے جائیں یعنی مسے کی کلیسیااور سب دیگر مجلس و پنچائنوں سے مختلف ہو کراپنی تعلیمات و تربیت اور رسمیات سے قیامت تک اُن بھاری تعلیمات مذکورہ کو سکھاتی اور بتانی رہے۔

معجزے دکھلانے کی طاقت اور اختیار دین عیسوی کے پہلے منادی کرنے والوں کو اس واسطے دیا گیا کہ وہ اُس مذہب کو وُنیا میں جاری کریں۔اور ظاہری کلیسیااس مقصد سے مقرر کی گئی کہ مذہب عیسوی اُس کے وسلے سے قائم رہے اور سلسلہ وار ہر زمانے میں وُنیا کے آخرتک ترقی پاتارہے۔

کیونکہ نہ خلقی مذہب نہ اللامی مذہب انسان پر زبر دستی کرئے اُس کو نیک کرتاہے۔اس سے صاف معلوم ہوتاہے کہ مسیحی مذہب بہت قوی اور ضروری ہے کیونکہ جبیںاً وپر مذکور ہواوہ خلقت مذہب کو شہرت دیتااور اُس کو نئی روشنی سے انسان کے بڑے فائڈے کے لیے سنداور ثبوت اور تاثیر کے ساتھ ظاہر کرتاہے۔

ایک اور بات قابل بیان ہے کہ سب مسیحیوں کو تھم ہوا کہ اُس مذہب کو قبول کر کے اور دُنیا میں اقرار کر کے اُس کو قائم کریں اور شہرت دیں۔ کیونکہ انجیل کی تدبیر اور بندوبست ایساہے کہ ہر ایک مسیحی آدمی اپنی طاقت ولیاقت کے مطابق کلیسیا اور مذہب کی ترقی کرے۔اورسب اپنے کار و بار میں اور عیسوی مذہب کے سارے احکام اور طریقے اور رسموں کے ماننے میں نمونہ بنیں اور لوگوں کو تعلیم دیں۔اور کلیسیا میں بعضوں کو تگہبانی کا اختیار بھی دیا گیا ہے۔اس سے ظاہر ہے کہ وہ مذہب قبولیت کے لاکق ہے اور جو اُسے نہ مانے وہ بڑے خطرے میں ہے۔

بیٹااورروح القد س ایک ایک اپناخاص کام اُس بڑی الی تدبیر میں جس ہے وُ نیا کی نجات ہوتی ہے کرتا ہے۔ بیٹا ہمارے گناہوں کا بدلہ اور وسیلہ اور نجات دہندہ ہے اور روح القد س ہمارار ہنما اور پاک کنندہ ہے۔ اب کیاہم پر فرض نہیں ہے کہ ان دونوں کی پرستش کریں کیوں کہ ہم ایساعلاقہ دونوں سے رکھتے ہیں الفت کرتے ہیں۔ لیکن ضرور پوچھا جائے گا کہ بیٹے وروح سے رکھتے ہیں الفت کرتے ہیں۔ لیکن ضرور پوچھا جائے گا کہ بیٹے وروح القد س کی وہ باطنی پرستش اور پیار جو بائبل کے حکم کے مطابق اور اُن علاقوں سے ہم پر فرض ہوئی کیا گیا ہے۔ جواب بد ہے۔ اُن کی تکریم کرنا تعظیم وعزت دینا، پیار کرنا، اُن پر بھر وسار کھنا، شکر گزاری کرنااُن کاخوف رکھنا۔ اُن پر اُمیدر کھنا اور اس باطنی پرستش کے ظاہر کی طریقے اللا می احکام سے ظاہر ہیں۔ و لیے ہی خُدا باپ کی ظاہر کی پرستش کے طریقے حکموں کی روسے معلوم ہوئے۔ لیکن بیٹے اور روح القدس کی وہ باطنی پرستش جو ہم پر فرض ہے صرف اُن علاقون سے نکلتی ہے جو ہم اُن سے رکھتے ہیں لیعنی جب ہم کو کسی طرح سے معلوم ہوا کہ پیٹا ہمارا بدلہ اور کفارہ اور در میانی ہے اور روح القد س کی ہیا ہمار ابدلہ اور کفارہ اور در میانی ہے اور روح القد س کی ہیا ہمار بیا ہے عقل کی بات ہے۔ ہمار اہاد کی اور پاک کنندہ ہے تب عقل کہتی ہے کہ ہم پر اُن کی دلی پرستش کر نافرض ہے اور رہی نہ صرف اللام کی بلکہ عقل کی بات ہے۔

اور اگریہ علاقہ جو ہم بیٹے اور روح القدس کے ساتھ رکھتے ہیں کسی طرح ہم پر ظاہر ہو تو وہ فرائض جو اُس علاقہ رکھنے کے نتیجے ہیں ہم پر ضرور واجب الاوا (جس کااداکر ناضر ورکی ہو۔الیم رقم جو کسی کے ذیحے فکلتی ہو) ہوں گے۔اور وہ علاقہ اللام سے معلوم ہوتاہے سوا گرہم اُس کو دانستہ نہ ما نیں تو کون اُس سزا کی حد کو جو ہم پر پڑے گی ہٹلا سکتا ہے۔ پس اگر مسیح فی الحقیقت غُدااور آد میوں کے بچھیں در میانی ہے یعنی اگر مسیحی مذہب برحق ہے اگر مسیح میں اور ہم اُس کو اُن علاقوں میں بھول جائیں یانہ ما نیس تو کون کہہ سکتا کہ ہم پر کیا کیا آفتیں پڑیں گی۔اگر گناہ کا نتیجہ اس جمار اغداور نجات دہندہ اور نجم اُن علاقوں کونہ ما نیس اور اسیخ فرائض بہ نسبت بیٹے اور روح القدس کے پوری نہ کریں توکیسا ہوگا۔

پھرا گرانسان کی روحانی طبیعت بگڑ گئی اور تباہ ہو گئی اور اس باعث سے وہ اُس جگہ میں جانے کے جو مسیح اپنے شا گردوں کے واسطے تیار کرنے کو گیاہے لا کُق نہیں ہیں اور اگرروح القدس کی طاقت اور مدد اُن جگہ کے لا کُق کرنے کے لیے در کارہے۔اور جبیبا لکھاہے کہ اگر کو ئی آدمی روح سے پیدانہ ہو وہ خُدا کی باد شاہت میں داخل نہ ہو گا۔ تواُن کا کیا حال ہو گاجواُن الٰی وسیوں کو نہیں مانتے اور نہ کچھ پر واکرتے ہیں۔

مخلو قات کے طریقوں کی مشابہت سے ہم سکھتے ہیں کہ اگر ہم اُن وسلوں کو <sup>ج</sup>ن سے بر کتیں نازل ہوتی ہیںاستعال نہ کریں تو ہم اُن بر کتوں کو نہ پائیں گے۔

اب ہم عقل سے معلوم نہیں کر سکتے کہ ہمیں روحانی ہر کتیں کس طریقے سے ملیں گی۔ یہ طریقہ اگرالنام سے معلوم نہ ہو تو کسی طرح سے معلوم نہ ہوگا۔ پس اگریہ طریقہ مذہب عیسوی میں مہین ہے تو وہ آدمی جو مسیحی مذہب کو ہلکااور حقیر جانتا ہے تاوقت یہ کہ اُس کو جھوٹائاہت نہ کرے اپنا ہڑا تقصان کرتا ہے۔ پس ہم پر نہایت فرض ہے کہ آزمائیں اور اگروہ ہر حق ثابت ہو تو اُسے قبول کریں۔ اب دو نتائج نکالتے ہیں تاکہ پہلی باتیں زیادہ صاف معلوم ہوں۔ اور ہم مذہب میں دو طرح کے فرائض دیکھتے ہیں ایر اور اسراعقلی۔ نقلی فرض وہ ہے جو حکم کے ذریعہ سے ہمارے اُوپر ہے خواہ ہم معلوم ہوں۔ اور ہم مذہب میں بہیں اور عقلی فرض وہ ہے جس کا سبب اور فائدہ ہم دیکھتے ہیں اور خواہ اُس کے پورا کرنے کا حکم ہم کو ملایا نہیں تو بھی وہ فرض ہوا کہ ہم نے نقلی فرض حالت سے نہیں نکاتا ہے بلکہ حکم کے ذریعہ سے ہمارے اوپر ہے اور اگرمالک حکم نہ دیتا تو وہ ہم پر فرض بھی نہ ہوتا۔ عقل سے معلوم ہوا کہ شور ایس کے نام سے بیشمر لینا اور بیٹے کے نام سے بیشمر لینا اور بیٹے کے نام سے بیشمر لینا اور بیٹے کے نام سے بیشمر لینا دونوں نگی فرائض ہیں کیو کلہ دونوں کی بابت حکم ہوا۔ پس اگر ہم اقرار کریں کہ انجیل ہرحق ہے تو فوراً ہم پر فرض ہوتا ہے کہ مسی کو بیار کریں کہ ویک کہ دوہ سب نیکی اور خوبی کا چشمہ ہے۔ نقلی فرائض ہیں کیو کلہ دونوں کی بابت حکم ہوا۔ پس اگر ہم اقرار کریں کہ انجیل ہرحق ہے تو فوراً ہم پر فرض ہوتا ہے کہ مسی کو بیار کریں کہ ویک کہ وہ سب نیکی اور خوبی کا چشمہ ہے۔

اور تقلی احکام بھی دوقتم کے ہیں پہلے وہ جو خلقی مذہب کی بابت ہیں اور دو سرے وہ جو اللامی مذہب کی بابت ہیں اور منسی اُن کا مقابلہ کرنے میں بہت ہی ہوشیار کی اور خبر داری کرنی چاہیے۔اگروہ حکم ایک ہی اختیار سے فرمائے جائیں اور ایساموقع ہو کہ ہم دونوں کو خدمان سکیں اور اُن میں ایک حکم عقلی ہو یعنی ہم اُس کا سبب خہ جانتے ہوں تو ہم پر فرض ہے کہ عقلی حکم کومانیں سے معاور ہم اُس کا سبب خہ جانتے ہوں تو ہم پر فرض ہے کہ عقلی حکم کومانیں ۔ اور اگر ہم خوب کو شش و غور کریں تو معلوم کریں گے کہ کوئی نقلی حکم ایسا نہیں ہے کہ وہ کسی عقلی قانون کے بر خلاف ہو۔لیکن بات بیہ ہے کہ عقلی قانون وہ ہے جو کہ خُدانے دل پر لکھا ہے اور نقلی قانون وہ ہے جو خُدانے اپنے کلام میں فرمایا ہے۔اور سب پچھ دل میں نہیں لکھا گیا ہے لیکن سب پچھ کلام

الی میں ہے۔اس سبب سے سبھوں پر نہایت فرض اور واجب ہے کہ کتاب مقدس کو پڑھیں اور خُدا کی مرضی پہچاننے کے جویاں (تلاش کرنے والا)ہوں کیوں کہ جب ہم نے معلوم کرلیا کہ اُسی نے احکام دیئے تو وہ احکام نقلی بھی ہیں اور دونوں ہم پر فرض اور واجب الادا (جس کا اداکر ناضر وری ہو)ہیں۔

#### د وسر اباب

# معجزوں کے برخلاف قیاس کرنے کا بیان

بعض آدمی قیاس کرتے ہیں کہ خلقت کے طریقے مذہب عیسوی کے طریقوں سے مشابہت نہیں رکھتے ہیں بلکہ بر خلاف ہو کراُس کور د کرتے ہیں۔خاص کروہ کہتے ہیں کہ مخلو قات کے طریقے معجزوں کے بر خلاف ہیں اور جیسے اور با تیں گواہوں سے ثابت ہوتی ہیں ویسی ہم معجزے سے ثابت نہیں ہو سکتے ہیں بلکہ اُن کا ثبوت پہنچانے کے لیے زیادہ مضبوط گواہی در کارہے۔اس بات کاجواب آسان ہے۔

اوّل: میرے نزدیک مشابہت کسی طرح سے عیسوی تدبیر کے لیخی اس بات کے بر خلاف نہیں ہے کہ خُدانے یسوع میسے کی معرفت دنیا کو پیدا کیااوراُسی کی معرفت دُنیا کی حکومت کرتا ہے اور قیامت کے دناُسی کی معرفت دُنیا کاانصاف کرے گالیعنی ہرایک کواُس کے کاموں کے موافق سزایا جزادے گااور نیک آدمی اُس کی روح کی تاثیر سے ہدایت کئے جاتے ہیں۔اگر مشابہت ان باتوں کے بر خلاف ہے تواُس کاسبب سے کہ میہ باتیں عقل اور تجربہ کاری سے دریافت نہیں ہوتی ہیں یااس سبب سے کہ وہ مخلو قات کے طریقوں سے جو ہم عقل اور تجربہ سے دریافت کر سکتے ہیں بر خلاف ہیں۔

پہلے۔ عیسوی مذہب کے برخلاف بیربات نہیں ہے یعنی وہ عقل اور تجربہ سے دریافت نہیں ہوتا ہے مثلاً ایک آدمی سے جس نے ہمارے مذہب کی خبر نہیں سُی اور وہ بہت عقل منداور عالم ہے اور فیلسوف (دانش مند، عالم) بھی ہے یعنی مخلو قات کے سارے طریقوں سے واقف ہے اور خلقی مذہب کو جانتا ہے ایساآد بی ضر وراقرار کرے گاکہ خُدائے رزاق (روزی رسال، خُداتعالی کاصفاتی نام) کی حکومت میں ماضی وحال اور استقبال کا بہت سا بھید ہے کہ جوانسان کی عقل و فہم سے دریافت نہیں ہو سکتا ہے اور اگر اللم نہ ہو تو وہ بھید ہمیشہ پوشیدہ رہے گاکیو نکہ اگر عالم بے حدنہ ہو تو بھی وہ ہماری ناقص عقل سے پہچانا نہیں جاتا ہے اور حقیقت میں وہ جو ہم دیکھتے اور پہچا نے ہیں سوعالم کا ایک چھوٹا بُرز ہے اور اگر خلقت کے طریقوں اور حکومت میں بہت سی با تیں ہماری عقل و فہم سے باہر اور بعید ہیں تو کیا تجب کہ فہ ہب میں بھی ایس با تیں ہوں جن کے سب کو ہم نہیں پہچان سکتے ہیں ہے بات اُن باتوں کومو قوف اور رد نہیں کرتی ہے۔

دوسرے۔اگر مذہب میں ایسی باتیں ہیں جو مخلو قات کے طریقوں سے موافقت نہیں رکھتی ہیں تو بھی اس وجہ سے ثابت نہیں ہوتا کہ نوشتے باطل ہیں۔ کیونکہ یہ ضرور نہیں کہ ہرایک بات جو ہم نہیں جانتے اُن باتوں سے جو ہم جانتے ہیں حقیقی موافقت رکھے۔ ہم خلقت کے طریقوں میں کبھی باتیں دیکھتے ہیں جو کہ متفرق ہیں لیکن مذہب اور مخلو قات کے طریقے سب باتوں میں متفرق نہیں ہیں بلکہ ہم ثابت کریں گے کہ اُن میں بہت سی مشابہت ہے۔

معجزوں کا بیان اور کتابوں میں بہت صاف ہے اس سب سے ہم بہت بیان اس کتاب میں نہیں کرتے ہیں۔ لیکن ایک بات یاد کرنے کے لاگق ہے یعنی معجز وں کا بیان اور کتابوں میں بہت صاف ہے اس سب سے ہم بہت بیان اس کتاب میں نہیں کرتے ہیں۔ مثلاً مسے کا مجسم ہو نالیت اور باطنی معجزہ ہے اور اگر کوئی معجزہ اُس کے ثبوت کے لیے نظر میں ادانہ کیا جاتا تو کوئی اُس کا لیقین نہیں کر تا اور اللہ مسے کا مکن اور ایک ہو ناایک باطنی معجزہ ہے اور اگر کوئی معجزہ اُس کے ثبوت کے لیے نظر میں ادانہ کیا جاتا تو کوئی اُس کا لیقین نہیں کر تا اور اللم سے کلام کر نا یالکھنا ایک ایسا معجزہ ہے کہ اگر آس کے ثابت کرنے میں اور معجزے نہ ہوں تو وہ جھوٹ اور باطل میں اگر کوئی دعویٰ نبوت کا کرے اور اس طرح کے (کہ وہ ایک نشان مانگتے ہیں اور کہتے ہیں کہ جب تک ہم معجزے نہ دیکھیں ہم یقین نہ کریں گے )اُن سے کہہ کہ خُدانے اپنے بچھلے نبی کو بغیر معجزہ کے جھیجا ہے تو وہ نبی باطل بات کہتا ہے اور کوئی عقل مند آدمی اُسے نبی نہ مانے گا۔

دوم: کی ہاتیں ہیں جن کو ہم اب مجرہ کتے ہیں اور جن کے بر خلاف خلقت سے کوئی تشبیہ نہیں نگلتی اور خاص کر اس بات کے بر خلاف کہ و نیا کے شروع میں خُدا سے کلام نازل ہوا مشاہبت کے طور پر کوئی دلیل اُس کے بر خلاف نہیں ہو سکتی کیوں کہ مججزے سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ مگلو قات کے طریقے ہیں اور یہ مججزہ اُس طریقے کے بر خلاف ہے۔ لیکن شروع میں کوئی طریقہ معلوم نہیں ہوالیں کوئی بات کیوں نہ ہو غیر طریقے کی نہیں ہو سکتی تھی۔ پس یہ سوال کہ کیا شروع میں الماسی کلام تھا مججزہ وں سے تعلق نہیں رکھتا۔ بلکہ اس بات کے متعلق ہے کہ آیا اس بات پر کائی ووائی اُولی ہو نہیں ہو سکتی تھی۔ پس یہ سوال کہ کیا شروع میں الماسی کلام ہوا تو ہم کواس کا قبول کر ناواجب ہوتا ہے۔ جیسے تواریخوں کی باتیں گواہی سے ثابت ہو تابت کو اُس بات پر کائی ووائی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتا ہے۔ جیسے تواریخوں کی باتیں گواہی سے ثابت ہوتا ہے۔ جس پہلا انسان بنایا گیا تب وہ اُس طریقے سے نہیں پیدا ہوا کہ جس سے اب انسان پیدا ہوتا ہے۔ تو وہ طاقت جس سے انسان مٹی سے پیدا ہواآگے کو اُس انسان کے ساتھ اللم سے کلام کر سکتی تھی اگر وہ ایسا کرتے تو ہم ججرہ نہیں ہو سکتا ہے۔ جس پہلا انسان بنایا گیا تب وہ اُس طریقے سے نہیں پیدا ہوا کہ جس سے اب انسان پیدا ہوتا ہے۔ تو وہ طاقت جس سے انسان مٹی سے پیدا ہواآگے کو اُس انسان کے سات خلال میں ہوتا مثلاً آخرار کریں کہ دُنیا کی پیدا کش ایس جی طرف کے سب سے کوئی بات خلاف طریقے کے نہیں ہوتا مثلاً آخرار کریں کہ دُنیا کی پیدا کش ایس جی طرف کے سب سے کوئی بات خلاف طریقے کہ نہوں کہ مجرہ کی اوار سے معرود ہوائیک بر عکس اس کے اُن دونوں میں نہ کور ہے کہ نہ ہوا اور پیدنہ کورہ بات کتب اللی میں بھی کہ نہ توار سے نہیں اور دیا ہی سے موجود ہوائیکن بر عکس اس کے اُن دونوں میں نہ کور ہے کہ نہ ہوا اور پیدنہ کورہ بات کتب اللی میں ہو سکتا ہے۔ اب یادر کھنا چا ہے کہ نہ توار سے نہا کہ وہ بات کتب اللی میں بھی کہ نہ توار سے بعن مؤلوں ہو سکت کتب اللی میں ہو سکتا ہے۔ اب یادر کھنا چا ہے کہ نہ توار کے بعن کور وہ بات کتب اللی میں ہو سکتا ہے۔ اب یادر کھنا ہو کے دیا ہو کور کیا کہ کور اُس کے خوالوں کہ کورہ بات کتب اللی ہو کہ کور کے کہ نہ ہو نے کہ نہ توار کے بعل کور ہو کہ کور کور کے کہ نہ ہو نے کہ کہ کور کور کے کہ کور کور کور کور کے کہ کور کور کیا گور کور کے کہ کور کور کے کہ کور کور کے کہ

سوم: اگر کوئی اعتراض کر کے کہے کہ پیدائش بعد جب طریقہ مقرر ہواتب اللام سے کلام نازل کر ناطریقہ کے برخلاف ہے اور طریقوں سے اُس کاغیر ممکن ہو ناثابت ہوتا ہے تواس کاجواب یہ ہے کہ پہلے تو ہم نہیں جانتے کہ ہماری دُنیااور عالموں سے کونسی مشابہت رکھتی ہے پس ثابت نہیں ہوتا کہ اُن کی تشبیہ اللام سے کلام دینی کے برخلاف ہے یانہیں۔

دوسرے۔ہم اس وُنیا کے طریقوں اور تشبیہوں سے ایسے ناواقف ہیں کہ حقیقت میں کسی بات کو اُن سے ثابت نہیں کر سکتے ہیں پھر جب ہم مذہب کی باتوں کی تشبیہ ڈھونڈیں تو مخلو قات کے عام ما جروں میں نہ ڈھونڈ ھناچا ہیے بلکہ اُس کے عجائبات میں تلاش کر ناواجب ہے۔مثلاً طوفان و کال و زلزلہ وغیرہ میں ۔اگر کوئی گرم ملک میں بیان کرے کہ اُتر کے ملک میں دریا بالکل سخت ہوجاتے ہیں ایسا کہ اُن پر گاڑی وغیرہ اس طرح سے چلتی ہیں جس طرح یہاں خشکی پر تو گرم ملکوں کے لوگ جنہوں نے ایساعال تبھی نہیں دیکھااور نہ سُناضر ور کہیں گے کہ یہ بات سچ نہیں ہے بلکہ مخلو قات کے طریقوں کے برخلاف ہے کیوں کہ یہاں پانی سخت نہیں ہو جاتا ہے اور اس کاجواب جیسااُوپر بیان ہوا یہ ہے کہ ہم مخلو قات کے طریقون سے کماحقہ (جیسا اُس کاحق ہے )واقف نہیں ہیں۔

یں صاف ثابت ہے کہ مخلو قات کے طریقون میں کوئی مشابہت یادلیل معجزوں کے برخلاف نہیں پائی جاتی ہے۔

تيسراباب

اس بات کے بیان میں کہ ہم اس قابل نہیں ہیں کہ الہامی کلام پر ٹھیک انصاف کرکے بتلا سکیں کہ اُن میں کون کون سی باتیں ہونی چاہیے لیکن مشابہت پر لحاظ کرنے سے غالب معلوم ہوتا ہے خدا کے کلام میں بہت سی باتیں ہونی چاہیے جن کو ہم نہیں سمجھتے

بعض آدمی نہ صرف مسیحی مذہب کی دلیلوں پر بلکہ اُس کی اصلیت پر بھی اعتراض کرتے ہیں۔ اُس کے نازل ہونے اور زمین پر جاری ہونے کے طریقوں پر اعتراض کرتے اور کہتے ہیں کہ کتاب مقدس کئی باتوں میں ناقص ہے اور اُس کی اکثر با تیں ہوقو فی معلوم ہوتی ہیں اور بہت ہی باتیں جن کے باعث انسان مھو کر کھاتے ہیں اور باطل باتوں کو سر گرمی ہے مانے اور زبر دستی بھی کرتے ہیں۔ اور وہ عام کتاب مذہب نہیں ہے اور اُس کی دلیلیں ایسی مضبوط اور تاثیر پذیر نہیں ہیں جیسی چاہے۔ فرصت نہیں کہ سجوں کے اعتراض جو اپنے اپنے خیال کے مطابق کرتے ہیں بیان کریں۔ بعض آدمی کتاب اقد س پر اس لیے اعتراض کرتے ہیں کہ وہ علمی فصاحت اور بلاغت کے قواعد کے موافق نہیں کھی گئی۔ اور بعض لوگ صحائف انبیاسے بالکل نفرت کرتے ہیں اس لیے کہ اُن میں شمثیلیں ہیں جو سمجھ میں جلدی نہیں آتیں۔ اگلے بابوں میں یہ باتیں مذکورہ کھل جائیں گی۔ لیکن اس طرح کے اعتراضات کی بابت اب یہ کہتے ہیں کہ ہم اُس کتاب اور مذہب پر اعتراض کرنے کے قابل نہیں ہیں۔

پس اگرچہ مذہب عیسوی کی دلیلوں کو دریافت کرنااچھاہے تاہم وہ اعتراض جو اُوپر مذکور ہوئے باطل ہیں۔ہم اپنی عقل کو ناچیز نہیں جانتے ہیں اس لیے اگر کسی مذہبی کتاب میں اختلاف پائے جائیں اور بُرے کاموں کی ممانت مذکور نہ ہو تو عقل کہتی ہے کہ وہ کتاب خُدا کی طرف سے نازل نہیں ہوئی۔اب ہم مسیحی مذہب کی دلیلوں پر نہیں بلکہ اعتراضات مذکورہ بالا پر لحاظ کرکے اُن کومشا بہت کی مددسے رد کریں گے۔

حبیباغداجہان کی حکومت کرتااوراپنی مخلوق کواُن آئین اور قوانین کے مطابق جواُن عقل اور تجربہ کاری سے معلوم ہو سکتے ہیں تعلیم دیتا ہے ویہا ہی نوشتے ہم کوایک اور اللی تدبیر کی خبر دیتے ہیں اور اُنہیں نوشتوں میں مذکور ہے کہ خُدانے بعض آدمیوں کوالمام سے اپنی حکومت کی بابت الی خبر دی جیسے کہ وہ اور طرح سے حاصل نہیں کر سکتے تھے اور اُن کوالی باتیں یاد دلائیں جیسے کہ وہ اور رہ سے نہیں سکھ سکتے تھے اور اُپ تمام کلام کو معجز وں سے بالکل ثبوت کو پہنچادیا ہے۔ اگر عقلی اور المامی تدبیر اور حکومت دونوں خُداسے ہیں اور وہ آپس میں موافقت رکھتے ہیں اور ہم ایک کو مثلاً عقلی تدبیر کو صاف نہیں سمجھ سکتے ہیں تو غالب بلکہ اغلب ہے کہ ہم المامی تدبیر کو بھی صاف نہ سمجھ سکیں۔

مخلوقات کے قاعدے اور طریقے اکثر مخفی اور مختلف اور ہماری عقل کے بر خلاف بھی معلوم دیتے ہیں اور اکثر لوگ سوچتے ہیں کہ وہ اعتراض کے قابل ہیں تو کیا تعجب ہے کہ انسان کبھی کبھی المامی فد ہب کے بر خلاف اور خاص کر اُن معجز وں اور طریقوں کے بر خلاف جن سے وہ مقرر اور ثابت کیا گیاد یکھیں۔ مثلاً اگر کوئی بادشاہ اپنے ملک کی حکومت مثل دیگر مشہور قوموں کے اچھی اور بہترین طرح سے کرتا ہے اور اُس ملک کا کوئی باشندہ جو حکومت کے قوانین سے واقفیت نہ رکھتا ہو تو اُس آدمی کو مطلق معلوم نہیں ہو سکتا کہ کس حالت میں اور کہاں تک وہ قوانین منسوخ یامبدل (تبدیل شدہ، بدلا ہوا)ہونے چاہئیں۔

اگروہ مر وجہ حال کی حکومت سے واقف نہیں ہے تو کون کہہ سکتا ہے کہ وہ عجیب وغریب حال کی حکومت پر ٹھیک انصاف کر سکتا ہے۔ا گروہ پہلی حالت کی حکومت پراعتراض کرے تو پچھلی حالت کی حکومت پر بھی ضر ور اعتراض کرے گا۔ ویسے ہی اگر وہ دُنیا کے طریقوں کی بابت غلطی کر تاہے تو کیوں کراللامی کلام پرالزام نہ لگائے گا۔

اور یہ مذکورہ باتیں جو مسیحی مذہب سے علاقہ رکھتی ہیں اللام کے حق میں نہایت مفید ہیں۔ جیساہم پہلے سے نہیں جانے کہ خُدا کس طریقے سے یا کس در جدپر یا کس و سلے سے ہماری تربیت کرے وہیا ہی اگر معلوم ہو کہ وہ بذریعہ اللام ہم کو وہ باتیں جوہم علم و عقل کی روسے نہیں سیکھ سکتے ہیں سکھلائے تو ہم کسی طرح سے یہ نہیں بتلا سکتے کہ وہ یہ روشنی اور تعلیم ہم کو کس قدر دے۔ لیکن شاید کوئی کیج کہ اللام جو کلھانہ جاتا تو خُدا کے مقصد کے لاکن نہ ہوتا میں پوچھتا ہوں کہ کون مقصد کے لاکن نہ ہوتا میں پوچھتا ہوں کہ کون مقصد کے لاکن ۔ ہرایک مراد جو وہ پوری کرنی چاہتا ہے توائس سے پوری ہوتی ہے پس اور بھی اُس سے پوری ہوتی اگر اللام کلھانہ جاتا۔ اور ہم آگے سے نہیں جان سکتے تھے کہ کونساکلام ضرور ہے یا اللام کلھانہ جاتا۔ اور ہم آگے سے نہیں جان سکتے تھے کہ کونساکلام ضرور ہے یا وہ کس طرح سے نازل کیا جائے توائس کے اوپر جو نازل ہوا ہے اعتراض کر نا بالکل باطل ہے اور ہم نہیں کہہ سکتے کہ یہ کلام اور یہ مذہب کو نسانظام کے برخلاف ہے کیونکہ ہم کسی طرح سے خیال نہیں کر سکتے کہ کونسامذہب ضرور ہے۔

ان باتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ مذہب عیسوی کے برخلاف صرف یہی ایک اعتراض ہے کہ آیاوہ فی الحقیقت اللمام سے دیا گیایا نہیں اور کیا وہ ایساہی ہے جیساوہ دعویٰ کرتا ہے یا نہیں۔ پس اگر کوئی شخص ثابت نہ کرے کہ اُس کے اخلاقی قوانین ناقص ہیں اور مذہب عیسوی کے ثبوت میں معجزے دکھلائے نہیں گئے اور اُس کا پھیل جانا اور اجر پاناخود معجزہ نہیں ہے اور جو پیش گوئیاں اُس میں مذکور ہیں وہ پیش گوئیاں نہیں ہیں تواقر ارکر ناپڑے گا کہ بید مذہب خُدا کی طرف سے ہے اور سمجھون پر فرض ہے کہ اُس کو قبول کریں۔ اور جیسا کہ ہم اور کتا بول پر انصاف کرتے ہیں ویساکتب اللی پر انصاف نہیں کہ سکتے کہ اُس کے معنیٰ فلال نہیں ہیں اگر ہوتے تو زیادہ صاف کھا جاتا بلکہ صرف بیہ سوال ہوتا ہے کہ فلال معنی کے کیا کیا ثبوت ہیں۔

**سوال:۔** کیا بیہ خود معلوم نہیں ہوتاہے کہ ہر ایک بات جو کسی کتاب میں غیر محتمل (غیر مشکوک، جس پر شک نہ ہو) ہواُس کتاب کی اگل د لیلوں کو کمزور کرتی ہے ہاں البتہ لیکن ہمیں بیہ کہنانہ چاہیے کہ بیہ بات یاوہ بات غیر محتمل ہے کیوں کہ خُداسے سب کچھ ممکن ہے تو بھی ہم نے پیشتر ثابت کیا کہ جو بات سچے گواہوں سے ثابت ہودرست ہے۔

نہ کورہ باتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ ہم اللی تعلیم پانے سے پیشتر نہیں کہہ سکتے کہ کس طرح کی اللی تعلیم ضرور ہے جیسا کہ ہم مخلوقات کے طریقوں کی پہچان میں غلطی کیا کرتے ہیں ویسے ہی اللی باتوں میں غلطی کرتے ہیں۔ مثلاً کیسی تعجب کی بات ہے بلکہ بعیدالقیاس وقیاس کے خلاف) ہے کہ انسان علم نجوم میں زیادہ ہوشیار اور واقف کار ہوں بہ نسبت علم طبابت کے جس پر بہت سے بیاروں کی زندگی موقوف ہے اور ہہ بھی بعیدالقیاس بات ہے کہ کئی ایک بات میں حیوان انسان سے ہوشیار ہوں۔ لیکن جب یہ مذکورہ با تیں ثابت ہوں تو ہم شک نہیں کرتے ہیں۔ پس اگر مذہ ہب میں بعیدالقیاس بات ہوں تو بھی جب گواہی اور معجزوں اور تجربہ کاری سے ثابت ہوں تو تبول کر نالازم آتا ہے ۔ اب ہم ان باتوں کو ایک خاص مطلب پر لگا کے ایک بات کو رد کریں گے ۔ نوشتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ حواریوں کے زمانے میں اکثر مسیحی ہو کر طرح طرح کی بجیب طاقت اور لیاقت پاتے تھے اور اس کے تبین کورد کریں گے ۔ نوشتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ حواریوں کے زمانے میں اکثر مسیحی ہو کر طرح طرح کی بجیب طاقت اور لیاقت باتے تھے اور کھی کبھی کبھی بعض اپنی بجیب طاقت ولیاقت ولیاقت مبجزوں کی صورت نہیں رکھتے ہیں کوں کہ اُن سے بُرے نیتیج نگلتے تھے ۔ اب معترض کہتے ہیں کہ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ عجیب طاقت ولیاقت می نہیے نگلتے تھے ۔

اب یہاں خیال کرو کہ اگر کوئی شخص لیا قتیں رکھتا ہو مثلاً غیر زبانیں بولنا تو وہ شخص اس لیاقت کے اوپر جو اُسے بخشش سے ملی ایساا ختیار رکھتا ہے جیسے وہ شخص جس نے ایسی لیاقت پڑھنے اور سیکھنے سے یااور کسی طرح سے حاصل کی۔ پس وہ اُس کواپنی عقل کے موافق جیسے اور لیاقت کواپنے کام میں لاتا ہے لاتارہے گااور شاید کبھی اچھا ہو گااور کبھی اچھا نہ ہو گا تواعتراض کہاں رہا۔ کوئی نہ کہے کہ خُدا کو چاہیے تھا کہ اور بڑا معجزہ کرکے انسان کو پہلے عقل دینے کی اور طرح سے کاملیت عطا کر کے معجزہ دکھلانے کی طاقت دے۔ کیونکہ ہم کبھی نہیں دیکھتے ہیں کہ سب سے لائق آد میوں کوسب سے عمدہ لیا قتیں دی گئی ہوں۔ مثلاً اکثر بہت بُرے آد میوں کواچھی لیا قتیں جیسے تیز فہمی و حافظہ اور فصاحت وغیرہ دی گئی ہیں۔

گناور باتیں ہیں جن سے ہم کو معلوم ہوتا ہے کہ اللام اور مخلو قات کی روشنی میں مشابہت ہے۔ مستعمل مسیحی مذہب یاوہ ایمان اور اعمال جس کے ذریعہ سے آدمی عیسائی سمجھا جاتا ہے بہت اور ظاہر ہے اور اُن قوانین کے موافق ہے کہ جن سے ہمارے دُنیاوی کام اور عاد تیں درست کی جاتی ہیں ۔
لیکن اُس و حانی علم کی ظاہر می باتوں کو صاف اور صحیح جاننا جس کو پولس رسول کاملیت تک بڑھ جانا کہتا ہے اور پیش گو ئیوں کے بھید کا سمجھنا مثل علم ناطقہ (طاقت گویائی، بولنے کی قوت) اور علم انتظام مادہ کے نہایت مشکل ہے اور بغیر کمال کو شش کے ہم کو حاصل نہ ہوگا۔ اور جسمانی اور آسانی علم کی روک بھی ایک ہی طرح کی ہیں۔

اس بات کاافرار کیا گیا کہ مذہب کے سب طریقے اور تدبیریں اب تک کما حقہ (جیسااُس کا حق ہے) سمجھ میں نہیں آتی ہیں اور اگروہ قیامت سے پہلے بغیر معجزے کی مدد کے صاف معلوم ہوں توجیسااور علم ہم کو بذریعہ کوشش کے حاصل ہوتے ہیں ویسے ہی بیر روحانی اور مذہبی علم ہم کو کوشش سے عاصل ہوگا کہ علم اور آزادگی کی ترقی ہوتی رہیں گی اور بعض آدمی کو شش ہے اُن باتوں کو جو پو شیدہ اور انسان سے چپی ہوئی ہیں تشبیعہیں لاکے دریافت کریں گے اسی طرح سے آدمی اور علموں کو پڑھاتے ہیں۔اور غالب ہے کہ بائبل اگرچہ بہت برسوں سے انسان کی سمجھ اور فہم میں نہیں آئیں ہیں۔انہیں پچھلے زمانوں میں اور علموں میں نئے نئے ماجر سے اور باتیں دریافت ہوئیں اور سہ باتیں نئی بھی نہیں ہیں۔ (کیونکہ شروع سے موجود ہیں) کیکن ان زمانوں میں دریافت کی گئیں دیسے ہی شاید واقع ہوتے ہوئے ماجر سے کتب اللی کے کسی جھے کا بھید کھول دیں گے۔

شاید معترض کہے کہ نوشتے بتلاتے ہیں کہ دُنیا ہلاکت کی حالت میں ہے اور کہ مسیحی مذہب ایک تدبیر ہے کہ جس سے دُنیا سمجھ جائے اور کہ وہ جس قدر مخلو قات کی روشنی کم ہے اُس قدر روشنی کو بڑھا کے پورا کرے۔ تو کیا بیہ قابل یقین کے ہے کہ ایسی اچھی تدبیر اپنے بہت زمانوں تک انسان سے پوشیدہ رہے اور وہ صرف تھوڑے لوگوں پر ظاہر ہواور کیااغلب ہے کہ اُس میں اتنی بہت باتیں باقی رہیں اور اتنی اور باتیں شک وشبہ کے بادلوں سے ڈھکی ہوئی ہوں۔ اور لوگ اُن میں بھول چوک کریں اور اُن پر ہر طرح کا اعتراض کر سکیس جیسا کہ وہ مخلو قات کی روشنی پر اعتراض کرتے ہیں۔

میں نہیں کہتاہوں کہ مذکورہ باتیں کس قدر سچی ہیں لیکن جواب دیتاہوں کہ وہ ممکن ہیںاور خاص کرا گر مخلو قات اوراللام دونوں کی روشنی کا بانیا یک ہی ہے تواغلب ہے کہ وہ دونوںا یک ہی نمونے پر ہوں گے۔

طرح طرح کی بیاریاں ہوتی ہیں اور خُدانے خلقت کی بہت اشیا اُنہیں بیاریوں کے علاج پیدا کئے ہیں تو بھی زمانوں تک اُن علاجوں کی خبر پوشیدہ
رہی اور اب تک صرف تھوڑے آدمی اُن کو جانتے ہیں اور شاید اور بہت سے علاج ہیں جو اب تک کسی کو معلوم نہیں ہیں اور اُن دواؤں کی تاخیر پہچانااور اُن
کا استعمال کر نانہایت مشکل ہے یہاں تک اُن کا دیناا کثر بہت د شوار ہے کیو نکہ جو سب سے مفید ہیں اگر بے موقع اور بے وقت دی جائیں تو اور بیاریاں اُن
سے پیدا ہوتی ہیں اور موت بھی پیش آتی ہے اس لیے آدمی اُن کو نہیں کھاتے کیونکہ سوچتے ہیں کہ دواکا کھانا بیاری سے بھی خراب ہوگا اور لوگ اُن کو نہیں
جان سکتے ہیں۔ مخضر اَعلاج کی وہ اشیاجو خلقت میں پیدا ہوتی ہیں ہمیشہ چنگا نہیں کرتی ہیں اور وہ کامل نہیں اور سبھوں کو چنگا نہیں کرتی ہیں۔ کیا کوئی کہے گا

اورابان تمام باتوں کا کیا نتیجہ ہے کیا یہ عقل اللام اللی پر کسی طرح سے انصاف نہیں کر سکتی ہے۔ نہیں۔انسان کی عقل قابل ہے بلکہ اُس کا کام یہی ہے کہ نوشتوں کے معنی اور اور عقلی دلیلوں پر انصاف اور امتیاز کرے۔ اور تمیز کرے کہ آیانو شتوں میں دانش اور انصاف اور نیکی کے بر خلاف کچھ فد کور ہے یا نہیں۔ پر کلام اللی میں ایس بات کوئی نہیں ہے۔ اور کسی نے کبھی نہیں کہا کہ اُس میں ایس بات ہے جو دانش یا انصاف اور نیکی کے خلاف ہے ہاں البتہ بائبل میں کئی حکم فد کور ہیں جن میں بے رحمی یا بے انصافی معلوم ہوتی ہے لیکن جب اُن حکموں کا سبب معلوم ہواتو کوئی اُن پر اعتراض نہیں کر سکتا ہے۔ پس ثابت ہے کہ کوئی اعتراض فد ہب عیسوی کی تدبیر کے بر خلاف نہیں رہ سکتا ہے اور اگر کوئی اعتراض کر سے تو وہ اُس کی دلیلوں پر اعتراض کرکے اُن کور دکرے ور نہ اُس کو قبول کر کے مانے۔

چوتھاباب

# اس بیان میں کہ مسیحی مذہب ایک تدبیر ہے کہ جس کو ہم لوگ صاف و صحیح نہیں سمجھ سکتے ہیں

ہم لوگ مسیحی تدبیر کوصاف وصیح نہیں سمجھ سکتے ہیں لیکن یہ پچھ بات نہیں ہے کیونکہ مخلو قات کی تدبیریں اور طریقے ہماری ناقص عقل اور فہم سے صاف معلوم نہیں ہو سکتے ہیں۔ پس اُن کی مشابہت سے بخو بی صاف ثابت ہو تاہے کہ اگراللامی کلام ہواُس میں بہت سی با تیں ضر ور ہماری سمجھ میں نہیں آسکیں گی۔

اوّل:۔مسیحی مذہب یعنی کلام اللی ایک تدبیر ہے جو ہماری سمجھ میں صاف نہیں آتی ہے۔خُدا کی حکومت اسی طرح سے جاری رہتی ہے کہ خُدا ئے رزاق کے حکم سے مخلو قات کی مدد سے ہر ایک آدمی اکثر آخر کار اپنے کل کام کابد لا پاتا ہے۔اور نہ فریب نہ زبردستی بلکہ سچائی اور دیانت داری غلبہ پاتی ہے۔

مسیحی مذہب اس حکومت میں ایک تدبیر ہے کہ جس کی مد دسے رازق کی حکومت انسان کی بابت پوری اور کامل ہوتی ہے اور اس خاص تدبیر یعنی مذہب عیسوی میں طرح طرح کی جزااور تدبیریں ہیں جو کہ انسان کی بیت حالی کے شر وع سے اب تک اُس کے بچانے کے واسطے کام آتی ہیں اللی وجود یعنی مسیح کے وسیلے سے خُدا کے فرزندوں کو جو پر اگندہ ہوئے باہم جمع کرے گااور ایک ابدی باد شاہت کو جس میں راست بازی بستی ہے قائم کرے گا۔

اور رازق کی تدبیر کے پورا کرنے کے لیے بہت زمانوں کے عرصے میں طرح طرح کے معجزے اور کرامات و عبائبات ظہور میں آپ کیوں کہ مسیح کی روح جوان میں (یعنی نبیوں میں) تھی جب مسیح کے وُ کھوں کی اور اُس کے بعد اُسکے جلال کی گواہی آگے دیتی تھی سواُن پر بیہ ظاہر ہوا کہ وہ نہا پن بلکہ ہماری خدمت کے لیے وہ باتیں کہتے تھے جن کی خبرتم کواُن کی معرفت ملی جنہوں نے روح القدس کی قدرت سے جوآسمان سے نازل ہوئی تمہیں انجیل کی خوشخبری دی اور ان باتوں کو دریافت کرنے کے فرشتے مشاق ہیں (اپطرس ا: ۱۱-۱۲)۔

اور کئی اللاموں کے بعد جنہوں نے اس نجات کی پیش خبری دے کر اُس کی تیاری بھی کی جب وقت پوراہواتب عالم الغیب نے مناسب جانا اُس نے خُدا کی صورت میں ہو کے خُدا کے برابر ہوناغنیمت نہ جانالیکن اُس نے آپ کو نے کیا اور خادم کی صورت اختیار کی اور آدمی بنااور آدمی کی صورت میں ظاہر ہو کر آپ کو پست کیااور مرنے تک بلکہ صلیبی موت تک فرما نبر دار رہااس واسطے خُدا نے اُسے بہت سر فراز کیااور اُس کو ایسانام جوسب ناموں سے بزرگ ہے بخشاتا کہ یسوع کے نام پر ہرایک کیا آسانی کیا زمینی کیا وہ جو زمین کے تلے ہیں گھنا شیکے اور ہر ایک زبان اقرار کرے کہ یسوع مسے خُداوند ہے

دوم:۔اور ظاہر ہے کہ حبیبا مخلو قات کے طریقوں میں ویباہی مسیحی مذہب میں وسلے استعال ہوتے ہیں تاکہ نتائج نکلیں اور مطالب پورے ہوں اور اسی طرح سے ہماُس کوجو مسیحی مذہب کی کاملیت پر اعتراض کرے جو اب دے سکتے ہیں اس بات سے معلوم ہوتا ہے کہ شاید وہی بات جس سے معترض ٹھو کر کھاتا ہے ایک سب سے اچھا وسلہ ہے جس سے اچھا نتیجہ نکلتا ہے اور اگرچپہ کوئی بات ہیو قوفی معلوم ہو تو بھی اغلب ہے کہ وہ بڑی حکمت ہے کیوں کہ بیہ تمام تدبیر جو ہماری سمجھ سے باہر ہے حکمت سے بن ہے۔

سوم:۔اغلب ہے کہ مسیحی تدبیر شروع سے عام قوانین اور طریقوں کے مطابق جاری ہے۔لین اس بات کو ہم پچھ مختصراً بیان کریں گے۔
خیال کر وجب ہم کہیں کہ مخلو قات فلال نے عام طریقوں کے مطابق چلتی ہے تو ہمارا کیا مطلب ہے۔لیعنی ایک چیز دو سری شئے پر اثر کر کے پچھ نتیجہ اور
تبریل پیدا کرتی ہے ہم مادہ کے چند عام قوانین کو جانتے ہیں اور جاند اروں کی اکثر حرکتیں بھی عام قوانین کے مطابق ہوتی ہیں۔لیک نہیں جانتے
کہ طوفان وآند تھی و بھو نچال و کال و و بااور مری کس طریقے کے مطابق لوگوں کو ہلاک کرتے ہیں اور ہم نہیں جانتے کہ کس قانون کے مطابق ایسا ہوتا ہے
کہ لڑکے جو فلاں جگہ اور فلال وقت پر پیدا ہوتے ہیں فلال طاقت اور لیاقت رکھتے ہیں۔اور ہم اس سے بالکل ناوا قف ہیں کہ کس طرح سے خیالات
ہمارے دلوں میں آتے ہیں۔ایسی ایسی بالگرچ بہت ہی تاثیر پذیر ہوں تاہم اُن کے قانون اور طریقوں ہم کو نامعلوم ہیں یہاں تک کہ ایسی با تیں اتفاقیہ
یافتھتی کہلاتی ہیں لیکن عاقل و فاضل آدمی جانتے ہیں کہ قسمت نہیں ہے تواغلب ہے کہ ایسی باتیں کسی نامعلوم قانون کے مطابق ہوتی ہیں۔اب ہم

مخلو قات کے صرف تھوڑے طریقوں اور عام قوانین کو دریافت کر سکتے ہیں اور صرف مشابہت کی مد د سے معلوم کر سکتے ہیں کہ کچھ قانون اور طریقے ظاہر ہیں تواغلب ہے کہ سب ماجرے عام قوانین کے مطابق چلتے ہوں۔ویسے ہی جب ہم دیکھتے ہیں کہ مذہب عیسوی میں کئی باتیں ہیں جو ہم قانون کے مطابق چلتے ہیں تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ اغلب ہے کہ سب معجز ہے و کرامات اور سب باتیں جن کامطلب اور یوراانجام ہم اب تک نہیں پیچانتے عام قوانین اور دستوروں کی مطابق جو پیشتر مقرر ہوئے چلتے ہوں گے اور اگر چہ بیہ قوانین اور دستور ہم کو معلوم نہیں تو ویسے ہی ہم کو وہ سب نامعلوم ہے کہ جس سے بعض آدمی پیدا ہونے کے وقت مر جاتے ہیں اور بعض آدمی عمر درازی تک زندہ رہتے ہیں اور بعض آدمی عقل مند اور حکمت انگیز ہیں اور بعض عنقریب خبطی اور احمق ہوتے ہیں علی ہذالقیاس مخلو قات میں نقص اور خلاف دستور اور بے ترتیبی اس سبب سے معلوم ہوتی ہے کہ ہم اُس کے سب طریقوںاور دستوروںاور ترتیبوں سے واقف نہیں ہیں پس اغلب ہے کہ جو نقص اور بے ترتیبی یاخلاف دستوری مسیحی مذہب میں معلوم ہوأس کا باعث یہ ہے کہ ہم لوگاُس کی کل ترتیب سے واقف نہیں ہیں لیکن اس تمام مباحثہ میں یادر کھنا جا ہے کہ جو مطلب اور ضر ورت مذہب کی ہم رکھتے ہیں سب مسیحی مذہب میں پائی جاتی ہے کہ ہم لوگ جیتے جیاُس کے ذریعہ سے اپنی ساری بدیاور گناہاور لا جاری سے اور شیطان کے فریب اور حال سے پچ کر م تے ہی جنت میں داخل ہو سکتے ہیںاور بس پھر ہم نےابواب سابق میں سب اعتراضوں کوجو مسیحی مذہب کی تدبیر کے ہر خلاف کئے جاتے ہیں بالکل ر د کیاہے اور جو کچھاُس کی حکمت اور بھلائی کے برخلاف کہا گیاوہ بھی رد ہوالیکن ایک اور بات جواُس کے کل بند وبست کے مخالفت میں کہی جاتی ہے ہم اسی باب میں رد کریں گے اور کوئی اور باب اُس کے رد کے لیے مقرر نہ کریں گے وہ بات بیہ ہے کہ کہتے ہیں کہ مسیحی مذہب سے معلوم ہوا کہ جس طرح انسان اپنی کم عقلی کے باعث اپنے تمام مطالب کوتد ہیر وں اور وسلوں کی مدد سے پیجانتا ہے ویسے ہی خُدااینے مطلب کو بے تدبیر اور بے وسیلہ ظاہر نہیں کر سکتا ہے مگراپیااعتراض محض بے و قوفی ہے جبیاذیل کی باتوں سے معلوم ہو گاہم اپنی بابت جانتے ہیں کہ ہم کون سے وسلے فلاں مطلب کے حاصل کرنے کے واسطے استعال کرتے ہیں لیکن خُدا کی بابت ہم نہیں جانتے ہیں البتہ ہم سوچتے ہیں کہ وہ فلاں وسلوں سے فلاں نتیج نکالتا ہے لیکن بیہ ہم کو نہیں معلوم کہ اس کے کاموں میں کون کون باتیں وسلے ہیں اور کون سی باتیں نتیجے ہیں پس اس بات کو چھوڑ کریادر کھنا جاہیے کہ وہی حکمت جو کہ مخلو قات کی طریقوں میں پائی جاتی ہے مذہب عیسوی میں بھی ظاہر ہے کہ اگر حہانسان بے صبر ہوتے ہیںاور جو ہو سکتاتو جلد بے سوجے اور بغیر تدبیر پرآنےاور نتیجہ نکالنے کے اپنے انجام تک پہنچتے تو بھی خُدااییا نہیں ہے بلکہ الی تدبیریں کام میں لاتاہے کہ سب کچھ تفصیل وار ہوتا جاتا ہے مثلاً موسموں کا بدلنااور اناج کا ۔ پیناایک بھول کاتذ کرہاورانسان کی زندگی اس بات کو ثابت کرتی ہیں نباتات اور حیوانات کے اجسام شایدایک دم سے پیدا ہوتے ہیں لیکن در جہ بدر جہ کاملیت تک پہنچتے ہیںاور حیوان ناطق بھی ہر ایک اپنے دستوراور حیال چلن کے طریقے علم کے سیکھتے اور برسوں استعال میں لانے سے جانتے ہیں۔ ہماری زندگی کاایک وقت دوسرے وقت کی تیاری کی فرصت ہے کہ بحیین سے عالم جوانی تک اور عالم جوانی سے بُڑھایے تک انسان سلسلہ وار بڑھتا جاتا ہے اور اسی طرح مسیحی مذہب میں ذریعہ اور وسیلے اور نتیجے ہیں اور بس۔

### يانجوال باب

## مسیحی مذہب کی خاص تدبیر کابیان

یعنی شفیج (شفاعت کرنے والا) کا مقرر ہو نااوراُس کے وسلے سے وُنیا کا بچایاجانا مسیح کی شفاعت کے بارے میں۔مسیحی مذہب کی کوئی اور بات نہیں ہے کہ جس پراتنے اعتراض کئے گئے ہیں تو بھی ہمارے نزدیک کوئی اور باتاُس کی نسبت کم اعتراض کے لا کُق نہیں ہے۔

اول:۔ مخلوقات کی کل رمشابہت کے دیکھنے سے ہمیں ہر صورت سے اغلب معلوم ہوتا ہے کہ خُدااور آدمیوں کے بی میں ایک در میانی ہے کیوں کہ ہم دیکھتے ہیں کہ سب جانداروں کے بیچ بیدا ہوتے اور بیپن میں رزق پاتے ہیں اور اُن کی زندگی کی ہرایک ضرورت ایسے وسلے سے اُن کو ملتی ہے ایساکہ وہ ظاہر می حکومت جو خُدادُ نیا کے اوپر کرتا ہے سب کسی وسیوں سے کی جاتی ہے اور جس قدراُس کی اندیکھی حکومت وسیلوں سے ہے ہم لوگ عقل سے دریافت نہیں کر سکتے ہیں اور اگر ہم کہیں کہ اُس کا ایک حصہ وسیلوں سے ہے تو یہ ضرور قابل یقین ہے بہ نسبت اُس کے بر عکس کہتے کہ پس معلوم کرتے ہیں معلوم کرتے ہیں معلوم کرتے ہیں معلوم کرتے ہیں کہ خُدا ہم کو بھلائی و بُرائی سزاو جزااور انصاف ور حمت وسیلوں کی معرفت پہنچاتا ہے۔

ومم: اس المای تعلیم کامباحثہ لیتی میتی کی معرفت و نیا کی نجات سے پہلے جمیں بقین کرنا پڑتا ہے کہ یہ و نیافدا کی حکومت ہیں لیتی مذہب کی حالت میں ہے اب خدا کی حکومت جو مسیحی مذہب میں مہین (بیان کیا ہوا) ہے سمحاتی ہے کہ خُدا کے نیک انصاف سے گناہ کا نتیجہ کسی آئندہ حال میں و کھو و تکلیف ہو گااورا گرچہ ہم کسی طرح سے معلوم نہیں کر سکتے ہیں کہ کس سبب سے یا کس مطلب پر ضرور ہے کہ آئندہ کی سزادی جائے یا کس طرح وہ و تکلیف ہو گااورا گرچہ ہم کسی طرح سے معلوم نہیں کر سکتے ہیں کہ کس سبب سے یا کس مطلب پر ضرور ہے کہ آئندہ کی سزادی جائے یا کس طرح وہ وُکھ گناہ کا نتیجہ ہوا حال میں بعض بعض بعض بر کے کاموں کا نتیجہ بیادی و کوئی نہیں ہے کہ جیسا حال میں بعض بعض بعض بر کے کاموں کا نتیجہ آئی و بر بنای اور بیاری سے یا سرکار کے حکم سے موت ہے اس کا کہنا ہو تو نی نہیں ہے کہ جیسا حال میں بعض بعض بر کی کاموں کا نتیجہ تیا دی بیادی و تو گر بڑے گا اور آس کی با نگیں گوٹ جائیں گی اور وہ بے مدوجو کے مرجائے گا۔ شاید بعض ایتھے اور نیک آدمی کہیں کہ فکدا اور ضد کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ وہ گر پڑے گا اور آس کی باتھ سے انصاف کرنے کا ختیار جاتا رہا ہے۔ لیکن ایسوں کو یادر کھنا چا ہے کہ نتیجہ کے ذریعہ سے انصاف کرنے کا اختیار جاتا نہیں رہتا کیو نکہ خُدا کے مصف نتیجوں کا اور قلو چا تا ہو کہیں کہ اگر گنا کی کہا کہ جسب خُدا کے حکم سے ہے کہ جن سے آس کا انصاف معلوم ہواور گنبگاروں کو سزا اور نیکو کاروں کو جزا ملے کیو نکہ آئیدہ کی سراز برد ستی سے نہیں ہے۔ سب خُدا کے حکم سے ہے کہ جن سے آس کیا نصف سے ہیں ہاں وزیا ہیں جو سزا از رو تے انصاف کے دی جاتی ہے اس کے اغلب ہے۔ کہ جن سے آس کیا نظر برد ستی سے نہیں ہے بلکہ انصاف سے ہیں سے اس کے اغلب ہے کہ جن سے آس کا انصاف سے دی جاتا ہے اس کے اغلب ہے کہ جن سے آس کیا نظر برد ستی سے نہیں ہو میں انسان سے ہاں و نیا ہیں جو سزا از رو تے انصاف کے دی جاتی ہے آس سرائی جو آگے کو دی جاتے گی گھیک مثال ہے۔

سوم: ہم مخلوقات کے طریقوں لیخی رازق کے انظام میں یہ بات دیکھتے ہیں کہ بُرے آدمیوں کے ہد کاموں کے تمام بُرے نتیج وتا ثیریں متواتر نہیں ہوتی ہیں بلکہ بعض او قات انسان کی خبر داری اور حکمت سے کم ہوتی ہے اور بھی بھی بالکل رو کی جاتی ہے مثلاً جب ایک آد می ہے سو ہے کسی او نجی جگہ پر لہولعب کرے تواس کا نتیجہ حبیبااو پر مذکور ہوا ہے کہ وہ شاید گرجائے گائس کے اعضا ٹوٹیس گے اور شاید وہ بالکل جان سے ہلاک ہوگا لیکن اور کی آد می اُسے دکھ کر فوراً کپڑلے اور بچائے تو وہ بُرا نتیجہ رو کا جائے گا اور بعض وقت آد می بد فعلی کر کے بیار ہوجاتے ہیں ایس بیاری کہ جو موت کو پہنچاتی ہے لیکن وہ ہوشیار کی سے روک سکتے ہیں ہو بیان وہ ہوشیار کسے روک سکتے ہیں اور آد می طرح کے بُرے نتیج اپنی ہوشیاری سے روک سکتے ہیں ۔ مثلو قات کے طریقے بہی ہیں اور ہم نہیں جانتے کہ یہ سب سے ایکھ ہیں یا نہیں خالق نے اپنی مہر بانی کے مطابق ایسا انظام شروع سے لگا یا ہے حالانکہ وہ ایسا نظام کر سکتا تھا کہ جس سے ہر وقت اور ہر حال میں اور سب گنہگار وں پر اُن کے گناہ کے بُرے نتیج بلاا تفاق اس وُ نیا میں جلد اُن پر متواتر پڑتے لیکن مار سکتا تھا کہ جس سے ہر وقت اور ہر حال میں اور سب گنہگار وں پر اُن کے گناہ کے بُرے نتیج بلاا تفاق اس وُ نیا میں جلد اُن پر متواتر پڑتے لیکن مار سکتا تھا کہ جس سے ہم وقت اور ہر حال میں اور سب گنہگار وں پر اُن کے گناہ کے بُرے نتیج بلاا تفاق اس وُ نیا میں جلد اُن پر متواتر پڑتے لیکن کا بند واست ممکن ہے۔

پنچم:۔اب خُداکاکلام یہی بات سکھلاتا ہے اور انسان کی ہرایک ولی شک اور ڈر کور فع کرتا ہے کیونکہ وہ بتلاتا ہے کہ آگے کو گناہ کی سزااور نتیجے موقوف ہو سکتے ہیں اور یہ بھی بتلاتا ہے کہ یہ و نیا ہلاکت کی حالت میں ہے اور کہ اللی حکومت ایسی ہے کہ توبہ کرنے کے سبب اور وسلے سے معافی نہیں ہوتی ہے لیکن مسے کے وسیلہ سے جب آدمی توبہ کرے گا تو معافی پائے گا اور اسی طرح سے گناہ کے بُرے نتائج موقوف کئے جاتے ہیں اور کلام یہ بھی سکھلاتا ہے کہ خُداکی عام اور خاص دونوں حکومت رحمت کی راہ سے ہوتی ہیں تاکہ وہ انسان کی ہلاکت کوروکے کہ خُدانے وُ نیا کو ایسا پیار کیا کہ اُس نے اپنا اور کالم سکھلاتا ہے کہ خُداکی عام اور خاص دونوں حکومت رحمت کی راہ سے ہوتی ہیں تاکہ وہ انسان کی ہلاکت کوروکے کہ خُدانے وُ نیا کو ایسا پیار کیا کہ اُس نے اپنا کہ جو کوئی اُس پر ایمان لائے وہ ہلاک دیا جو ایک نے اپنا پیٹا بخشا۔اور خُداکے بیٹے ا

نے ہم کو بیار کیااوراپنے تئیں ہمارے عوض میں دیااوراُس نے ہماری شفاعت اور ہمارادر میانی ہونے کاکام ایسا کیاتا کہ وہ سزاجو خُداکے قانون میں مقرر ہوئی ہم پر بندیڑے۔

**ششم : \_**وہ خاص طریقہ جس ہے مسے خُدااور انسان کے ﷺ در میانی ہو کے ہمارا شافی ہو گیا مقد س نوشتوں میں یوں مبین ہے کہ وہ دُنیا کا نور ہے (بوحناا: ۱۲،۸) یعنی وہ کامل طور پر خُدا کی مرضی کا ظاہر کرنے والا ہے۔وہ مہر بانی ساز کفارہ ہے جیبیار ومیوں ۳: ۴۵،۵: ۱۴۔اور (ا کر نتھیوں ۵: ا: ۲: السيول ١: ٢؛ اليوحنا ٢: ٢؛ متى ٢٨: ٢٦) ميں مذكور ہے اور وہ (يوحنا : ٢٩) اور كتاب مكاشفات ميں خُدا كا برَّ وكھلاتا ہے۔ اور أس نے اپنے تئين خوشی سے ہم سبھوں کے واسطے کفارے میں دیااس لیے وہ نامہ عبرانیوں میں سر دار کا ہن کہلاتا ہےاور جو کہ ایک خاص اور بھاری دلیل ہے وہ پیش گوئی کی رو سے (یسعیاہ ۵۳ باب اور دانی ایل ۹: ۲۲: بور ۱۱: ۲۰) میں کا تهن اور قربانی دونوں کہلاتا ہے اور اگر کوئی کیے کہ یہ موسوی رسموں سے نسبت رکھتا اُس کا جواب یو کس رسول نامہ (عبرانیوں ۱:۱)آیت میں یوں دیتا ہے کہ شریعت جو آنے والی نعمتوں کی پر چھائیں ہے اور اُن چیزوں کی حقیقی صورت نہیں ان قربانیوں سے جووہ ہر سال ہمیشہ گذرانتے اُن کوجو وہاں آتی ہے کبھی کامل نہیں کر سکتے اور ۸ باب ۲۰،۵۔ آیت کا ہن توہیں جو شریعت کے موافق قربانیاں گزرانتے ہیں جوآسانی چیز وں کے نمونے اور سزایر خدمت کرتے ہیں جنانچہ موسیٰ نے جب وہ خیمہ بنانے پر تھااللام سے حکم پایا کہ دیکھ وہ فرماتاہے کہ اُس نقشے کے مطابق جو تجھے اُس پہاڑیر د کھلا پاگیاسب چیزیں بنا۔مطلب اس کا پیہے کہ جیساوہ خیمہ جوموسیٰ نے بنایاٹھیک اس نمونے کے مانند تھاجو خُدانے اُس کو پہاڑ پر د کھلا یاولیی ہی مسیح کی عمارت لاوپوں کی عمارت کے مانند تھی لاوپوں کی عمارت مسیح کی عمارت کاسابیہ ہے۔اسی خط عبرانیوں کی تعلیم ہیہ ہے کہ وہ قانونی قربانیاں اس کفارے سے نسبت رکھتی ہیں جو مسیح نے اپنے خون سے چڑھا یااوراس بات سے اور صاف بات نہیں ہے۔(عبرانیوں • ا: ۲۰۵،۴۰،۷، ۹۰،۹) کیونکہ ہو نہیں سکتا کہ بیلوںاور بکروں کالہو گناہوں کومٹادے۔اس لیے ووڈ نیامیں آتے ہوئے کہتاہے کہ قربانیاور نذریعنی بیلوںاور بکریوں کو تونے نہ چاہایر میرے لیے ایک بدن تیار کیا۔ دیکھ میں آتا ہوں تا کہ اے خُدا تیری مرضی بجالاؤں اسی مرضی سے ہم یسوع مسیح کے بدن کے ایک بار گزراننے کے سبب پاک ہوئے ہیں ایک اور آیت نامہ (عبرانیوں۲۸:۹) ہے مسے نے ایک پارسبھوں کے گناہوں کا بوجھاُ ٹھانے کے لیے آپ کو گزران کے دوسری باربغیر گناہ کے بینی بغیر گناہ کی قربانی چڑھانے کے ظاہر ہو گاتا کہ اُن کوجواُس کی راہ دیکھتے ہیں نجات دے۔اور راوی(مصنف)ہر طرح بیان کرتے ہیں کہ وہ فوائد جو مسیح کی قربانی سے ہیں سبھوں کے واسطے ہیں اور بیان سے بالکل باہر ہیں۔ (یوحنا ۱۱: ۵۲،۵۱)یسوع اس قوم یعنی یہود کے واسطے مرے گااور نہ فقطاس قوم کے لیے بلکہ اُس واسطے بھی کہ وہ خُدا کے فرزندوں کو جویرا گندہ ہوے باہم جمع کرے (۱۔پطر س۳: ۱۸)مسیح نےایک بار ۔ گناہوں کے واسطے دُ کھاُٹھایالیعنی راست باز نے ناراستوں کے لیے۔اور (متی ۲۰:۲۸؛مر قس ۱۰:۵۶۴)۔ سیمتھیس ۱۲:۲)اُس نےاپنے تیکن کفارے یعنی فدیه میں دیااور ۲\_پطرس۲:۱؛ مکاشفه ۱۴:۴۰: کر نتھیوں ۲:۲۰) کے مطابق ہم داموں سے خریدے گئے ہیںاور (۱\_پطرس!!9؛ مکاشفه ۵:19؛ گلتیوں ۳۰:۱۳) بموجب اُس نے ہم کواپنے خون کی بدولت مول لبااور (عبرانیوں ۷: ۲۵؛۱-پوحنا۲: ۲۰۱) بموجب وہ جاراشافی ومنجی اور کفارہ ہے اور (عبرانیوں ۲: ۱۰،۵:۹) بموجب وہ کامل ہونے کے سب سے نحات کا پانی بن گیا۔ (۲۔ کر نتھیوں ۱۹:۵؛رومیوں ۵: ۱۹؛افسیوں ۱۲:۲) فُدانے مسیم میں

ہو کے وُنیا کواپنے ساتھ یوں ملالیا کہ اُس نے مسیح کی موت کے وسلے اُن کی تقصیروں کومعاف کر کے اُن پر حساب نہ کیا۔(عبرانیوں ۱۴:۲)اور عجیب آیت (ایوب ۲۳:۳۳) تاکہ موت کے وسلے سے اُس کو جس کے پاس موت کازور تھا یعنی شیطان کو برباد کرے۔

(فلپیوں ۲: ۹،۸؛ یوحنا۳: ۳۵،۵؛ یوحنا۳ کے ۱۳، ۲۳) مسے نے انسان کی صورت میں ہوئے آپ کو پست کیااور مرنے تک بلکہ صلیبی موت تک فرمانبر دار رہااس داسطے فُدا نے اُسے بہت سر فراز کیااور اس کوابیانام جوسب ناموں سے بزرگ ہے بخشااور اُس کے ہاتھوں میں سب کچھ کر دیااور سار می عدالت بیٹے کوسونپ دی ہے تاکہ سب بیٹے کی عزت کریں جس طرح باپ کی عزت کرتے ہیں۔اور (مکاشفہ ۱۳،۱۲) بر جو جو ذرج ہوااس لا اُق ہے کہ قدرت و دولت اور عقل وطاقت اور غرت و جلال اور برکت پائے اور میں نے ہر ایک مخلوق کو جو آسان پر اور زمین پر اور زمین کے نیچے ہے اور اُن کو جو سمندر میں ہیں بیہ کہتے سُناکہ اُس کے لیے جو تحت پر بیٹھا ہے اور برگ کے لیے برکت وعزت و جلال اور قوت ابد تک ہے ان آیات مذکورہ میں مسے کی امامت میں نے بہت کہ جس قدر ظاہر ہوتی اس قدر ظاہر ہوتی اس قدر اُن میں اُس کا بیان ہے اور پادری لوگ اکثر اُس کو تین بابوں میں بیان کرتے ہیں کہ مسے کے اس کام میں تین میں۔۔

اول : بیوع مسے عزت کے طور پر وہ نبی کہلاتا ہے۔اور (بوحنا۲:۱۳) میں مسے کے حق میں لکھا ہے کہ فی الحقیقت وہ نبی جو جہان میں آنے والا تھا بہی ہے کہ وہ اللی مرضی کو ظاہر کرے اُس نے اس طبعی آئین کو جس کو انسان نے بگاڑ دیا تھا اور جس کی پیچپان بھی اُن میں سے جاتی رہی تھی پھر نیا کیا ۔اُس نے آد میوں کو اقتدار سے سکھلا یا کہ آیندہ عدالت کی انتظار کی کر کے ہو شیاری وراستی ودینداری سے زندگائی گذرا نیں اُس نے وہ طریقہ جس سے خُدا کی عبادت کی عباد تھا کہ جیسا کوئی اور شخص بھی کی عبادت کی جائے اور تو بہ کرنے کا فائدہ اور آئندہ حال کی سز او جزاکو صاف صاف بتلا یا اور بیان کیا۔اس سبب سے وہ ایسا نبی تھا کہ جیسا کوئی اور شخص بھی نہیں ہوا اور علاوہ اس کے اُس نے ہمیں نمونہ دکھلا یاتا کہ ہم اُس کے نقش قدم پر چلیں۔

ووم: دوہ باد شاہ ہے وہ ایک باد شاہت رکھتا ہے جو اس دُنیا کی نہیں ہے۔ اُس نے ایک کلیسیا مقرر کی جو دین کا دائمی نشان اور بُلانے والا ہے جس کے ساتھ اُس نے آخر تک رہنے کا وعدہ کیا ہے۔ وہ اُس پر اپنی روح کے وسلے سے ایک اُن دیکھی حکومت رکھتا ہے۔ کلیسیا کے اُس ھے کے اوپر جو زبین پر ہے وہ ایک ترتیبی حکومت کرتا ہے۔ تاکہ مقد س اوگ خدمت کے کام میں آراستہ ہوتے جائیں اور مسیح کا بدن بنتا جائے جب تک کہ ہم سب کے سب ایمان اور خُدا کے بیٹے کی پہچان کی ایگا تک اور کامل انسانیت یعنی مسیح کے قد کے پورے اندازے تک پہنچیں (افسیوں ۲۰۱۳)۔ تمام دُنیا میں سب آدمی جو اُس کے حکموں کے مطابق چلتے ہیں اُس کلیسیا کے شریک ہیں اُن کے واسطے وہ ایک جگہ تیار کرنے کو گیا ہے اور پھر آئے گا اور اُن کو آپ میں جو لُس کے حکموں کے مطابق چلتے ہیں اُس کلیسیا کے شریک ہیں اُن کے واسطے وہ ایک جگہ تیار کرنے کو گیا ہے اور پھر آئے گا اور اُن کو آپ میں آخیل میں تول کرے گا تاکہ جہان وہ ہے وہاں وہ بھی ہوں اور وہ اُس کے ساتھ ابد تک سلطنت کریں گے۔ لیکن وہ اُن سے جو خُدا کو نہیں پیچانتے اور اُس کی انجیل کو نہیں مانے انتقام لے گا۔

سوم:۔وہ کفارہ ہے۔مسے نے اپنے تئیں مہر بانی ساز قربانی میں دیااوراسی طرح سے تمام دُنیا کے گناہوں کا کفارہ ہو گیا۔یہودیوں کو حکم دیا گیا تھا کہ قربانیاں گذرانیں۔اوراور قوموں میں بھی بید ستور پھیل گیااغلب ہے کہ اُنہوں نے بید دستوریہودیوں سے پایا۔اور وہ قربانیاں بہت دفعہ گذرانی جاتی اور انسان کے باہری مذہب کا ایک بڑا حصہ ہوتی تھیں۔ لیکن (عبرانیوں ۲۹:۹) میں مرقوم ہے کہ مسیح اب آخری زمانہ میں ایکبار ظاہر ہوا تا کہ اپنے تئیں قربانی کرنے سے گناہ کو نیست کرے اور اُس کی قربانیاں عمرہ در جہ پرہر طرح سے اور ہر آدمی کے گناہ معاف کرنے کے قابل ہے جیسا کہ غیر قوم سوپتے سے کہ اُن کی قربانیاں قابل نہیں اور کہ وہ قربانیاں جو یہودی لوگ گذرا نے تھے ایمان داروں کے حق میں کسی نہ کسی طرح سے قابل نہیں۔ ہم کو کسی طرح سے معلوم نہیں کہ مسیح کی قربانیاں کس طریقے سے اور کس سبب سے ایسی تاثیر پذیر ہیں لیکن نوشتے صاف بتلاتے ہیں کہ اُس میں در حقیقت بید طاقت ہے بعض لوگوں نے اس کا بیان نہ پاکر ہے کہا کہ اُس کی کوئی قربانی نہیں تھی بلکہ اُس کی تعلیم سے اور اُس کی نمونے پر چلنے سے ہماری نجات ہوگی اور اپنے بیاں کی تعلیم سے اور اُس کی نمونے پر چلنے سے ہماری نجات ہوگی اور اب ہمیں مناسب ہے کہ شکر گزاری کے ساتھ اُس کو یقین کر کے قبول کر پس کام اور اندیت کے سبب سے ہماری تو بہ ہمیشہ کی زندگی تک مقبول ہوگی اور اب ہمیں مناسب ہے کہ شکر گزاری کے ساتھ اُس کو یقین کر کے قبول کر پس

ہفتم:۔ ہم نہیں جانتے کہ اگلی سزاکس طرح سے حال کے گناہ کابد لہ ہوتی ہے اور کس طرح سے وہ سزادی جاتی اگر روح کی نجات اور ہم اُس خوشی کا حال ہو میں ہمارے لیے تیار کر چکا ہے نہیں جانتے ہیں کہ ہمارے کام کس قدر گناہ کور وکتے اور آسانی خوشی کو حاصل کرتے ہیں۔ پس ہم کلام اللی بغیر بالکل نہیں بتا سکتے کہ کینے وہ تاتو ہم کی طرح سے معلوم نہ کینے بالکل نہیں بتا سکتے کہ شفتے کاکام اور عہدہ کیا کیا ہو گا اور کس طرح سے وہ خالق وہالک کی مرضی کو پورا کرے گا۔ اور اگر ہم بغیراللا می کلام کے اُس عہدے پر کسی کر سکتے کہ شفتے کاکام اور عہدہ کیا کیا ہو گا اور کس طرح سے وہ خالق وہالک کی مرضی کو پورا کرے گا۔ اور اگر ہم بغیراللا می کلام کے اُس عہدے پر کسی طرح کا انصاف نہیں کر سکتے ہیں تو کیوں کر اُس کلام پر اعتراض کریں۔ پھر لوگوں نے میتے کے کفارہ ہونے پر ایک اور اعتراض کیا ہے بیتی اگر میں ہوجے بر کسی انسانی نہیں کر سکتے ہیں گر میں ہو سے ایک میں میں ہو سے ایک میں ہو سے اس کی اور اعتراض کیا ہے بیٹیں اُدر اگر تھا کہ بھر وہ میں کہا بہت میں ہیں جو ہم نہیں ہوجے ہم وز پر دوز خُدا کی حکومت اور ملکوں کی حکومت دونوں میں ہیں جو ہم نہیں ہو ہم نہیں ہوتے ہیں اور اگر کی کوچی نی یاجلاو طنی یا تید ہوتی ہے قائس کے سارے رشید میں کہا بہت میں باب بیا ہوائی حال رہتے ہیں اور اگر کی کوچیا نبی یاجلاو طنی یا تید ہوتی ہے قائس کے سارے رشید کی خوات ہیں۔ کہا کہ مالک کی تمام حکومت اور مثلو قات کے سارے طریقوں کے بر ظاف ہیں اور اس کی خوات کے سارے طریقوں کے بر ظاف بی تاثیر ہے کہ خُدا کا اختیار اس کے ذریعہ سے قائم رہتا در آلی میں بہتا تیر ہی خین میں ہوا ہوں ان باتوں سے ظاہر ہے کہ وہاعتراض معقول نہیں۔ اگر کو کی بات کفارہ میں جم ہو نکرہ کو بیت کفارہ میں جم ہو فکرہ ہوں کو جو اور نینا بہتر ہے کہ خُدا کا اختیار اس کے ذریعہ سے قائم رہتا اور گناہ وہوں کو چو فردینا بہتر ہے کہ میں بہت ہیں میں ہو ایس معقول نہیں۔ اگر کو کی بات کفارہ اس عنائی کے خلال میں جہ کے دواعتراض معقول نہیں۔ اگر کو کی بات کفارہ میں جم سے خان کے قور کو خوات کے اور کی کو بیت کفارہ ہونے علی معقول نہیں۔ اگر کو کی بات کفارہ کی معقول نہیں۔ اگر کو کی بات کفارہ کی معتول نہیں۔ اگر کو کی بات کفارہ کی معتول نہیں۔ اگر کو کی بات کفارہ کی معتول کو میں کی میں معتول نہیں۔ اگر کو کی بات کفارہ کی معتول نہیں۔ اس کو کیا کو کی بات ک

آخری بات۔ عقل اور مخلو قات کے تمام طریقے سکھلاتے ہیں کہ خُدا ہم پر اپنی ذات اور کام کا بیان تھوڑا ظاہر کرے پر ہمارے کام اور فراکض کا پورااور کامل بیان کرے گااور ظاہر ہے کہ ایساہی ہے۔خُدا کے کلام میں صاف صاف لکھاہے کہ ہم اُس کفارہ کے سبب کیا کریں اور کیا پائیں اور کن باتوں کے واسطے اُمیدر کھیں پس ہم اپنے کام اور فراکض کی بابت کسی طرح کی شک میں نہیں چھوڑے گئے جس طرح خُدانے ہمیں مخلو قات میں زندگی بسر کرنے کی تمام چیزیں دی ہیں اُسی طرح انجیل میں سب باتیں جو نیکی ودینداری وہمیشہ کی زندگی کے واسطے ضر وراور در کار ہیں موجو داور صاف صاف ظاہر کی گئی ہیں اور ہم کہہ سکتے ہیں مسیحی نو شتوں میں کوئی تصبحت یا تھم مشکل یاشک کا نہیں ہے سب اخلاقی حکموں کا مطلب اور ضرورت بھی ظاہر ہے۔ ریت ورسم ضرور ہیں تاکہ بید دین قائم ہوئے اور پھیل جائے۔اور اس لیے ہم پر فرض ہے کہ مسیح کی پرستش دل سے اور ریت ورسم کے ذریعہ سے بھی کریں اس لیے کہ اُس نے ہمارے واسطے اذبت بر داشت کی اور اپنے تئیں کفارہ میں دیا اور کہ وہ ہمار اثنا فی ودر میانی ہے۔

#### حجطاباب

# اس بات کے بیان میں کہ عوام الناس کواللام نہیں اور اُس کے منجانب اللہ ہونے کے دلائل

بعضوں نے خیال کیاہے کہ اگر کلام اللی کی دلیلوں میں کسی طرح کا شک ہے تو یہ شک ایک کافی دلیل ہے کہ وہ کلام منجانب اللہ نہیں ہے۔اور بعض پیر بھی سوچتے ہیں کہ بائبل کلام خُدانہیں ہے اس سبب سے کہ ایک دم سے سب آد میوں کو تمام دُنیامیں نہیں دیا گیا۔

ابا یہ خیالوں کی کمزور کا یوں معلوم ہوتی ہے کہ جوالیے خیال کرتے گویا کہ کہتے ہیں کہ خُدا ہمارے خیالوں کے برخلاف ہم کو برکت نہیں دے سکتا ہے۔اور یہی باتیں تمام مخلوقات کے طریقوں کے برخلاف ہیں جوالیہ خیال کریں یاد نہیں رکھتے ہیں کہ اپنے وُ نیاوی کاموں میں وہ کس طرح کی ولیلوں پر اعتبار رکھتے ہیں۔ تمام وُ نیاوی خوشی کے حصول میں ہر طرح کے شک ہوتے ہیں تاہم سب لوگ اسے نلاش کرتے ہیں۔ کوئی کہتا ہے کہ میں دولت مند ہو کے خوش ہوں گے پس وہ ایسے کام کو شروع کرتا کہ جس سے سوچتا کہ دولت پیدا ہوگی۔ لیکن ثابت نہیں ہے کہ دولت پیدا ہوگی یا نہیں۔اُس کی تدبیریں سب پچی ہیں تو بھی وہ کرتا ہے پراپنے مطلب کو نہیں سے سوچتا کہ دولت پیدا ہوگی۔ لیکن ثابت نہیں ہوتا۔ گی ایک کام کی آزمائش کرنے کے بعد آخر کار وہ پچھ کام پاتا ہے جس سے اُس کے پاس بہت دولت جمع ہو۔ لیکن وہ خوشی جس کی اُمیدر کھتا ہے اُس کے پاس بہت دولت جمع ہو۔ لیکن وہ خوشی جس کی اُمیدر کھتا ہے اُسے نہیں ملتی اگر معرض خیال کرے گا کہ کیسے کینے دلا کل پر اعتبار رکھ کر آد می اپنے سب وُ نیاو کی کاموں کو چلاتے ہیں تو وہ تجھی نہ کے گا کہ انجیل کے موافق روحانی کام کی دلیلوں میں شک ہے۔

وہ جو کہتے ہیں کہ توریت اور انجیل سب آد میوں کو نہیں دی گئی خیال نہیں کرتے کہ خُداا پنی بخشش متفرق آد میوں کو دیتا ہے اور کسی کو دیتا اور کسی سے در لیغ کرتا ہے۔ لیکن کوئی نہیں کہہ سکتا ہے کہ خُدانے نہیں دیا۔ سب لوگ کہتے ہیں کہ خُداسب چیز وں کا دینے والا ہے لیکن کسی کو ہر کت ملتی ہے اور کسی کو نہیں ملتی۔

یہودیوں کے پاک نوشتے یعنی توریت وزبور و صحائف انبیااور مسیحی نوشتے یعنی انجیل ایک دم سے سب آدمیوں کو نہیں دی گئی لیکن حصہ حصہ وقت بوقت ملی اوران نوشتوں کے ثبوت متفرق تھے یعنی کسی زمانے میں قوی ثبوت اور کسی میں کمزور تھے۔ مثلاً وہ یہودی جو نبیوں کے زمانے میں موسیٰ سے لے کر بابل کی اسیر کی کے وقت تک تھے بہت زیادہ روشنی رکھتے تھے بہ نسبت اُن کے جو اُس وقت سے لے کے مسیح کے آنے تک زمین پر تھے اور قد یک کر بابل کی اسیر کی کے وقت تک تھے بہت زیادہ ثبوت رکھتے تھے لیکن ہمارے واسطے یہ مضبوط دلیل رہی ہے کہ انجیل کی پیش گوئیاں پوری ہوتی

اورا گرچہ ایساہے کہ بعض قوموں نے انجیل کی تعلیم نہیں پائی اور بعض نے مثل اہل فار س اور محمد کی جھوٹ کے ساتھ اور فریب آمیز تعلیم کو پایا اور اور وں نے زیادہ پایا تو بھی اس میں کوئی تعجب کی بات نہیں ہے کیوں کہ خُداا پن مہر بانی سے ہر ایک آد می کا انصاف انہیں سچائیوں کے مطابق جو اُس پایا اور اور وں نے زیادہ پایا تو بھی اس میں کوئی تعجب کی بات نہیں ہے کہ آد می اُس کے موافق جو اُس پاس نہیں ہے۔ لیکن کو پینچیں کرے گا۔ جیسا (۲۔ کر نھیوں ۱۳:۸) میں ہے کہ آد می اُس کے موافق جو اُس پاس ہم مقبول ہو گانہ اُس کے موافق جو اُس پاس نہیں ہے۔ لیکن کیا یہ خیال کر ناچا ہے کہ جو تاریکی میں ہیں وہ بغیر سوچے اُس میں پڑے رہیں۔ نہیں، بلکہ ہر ایک روشنی کو ڈھونڈے۔ ہمار امالک و خالق عالم الغیب ہے اور اُس کی مہر بانی بے حد بھی ہے پس جب ہم دیکھتے ہیں کہ تمام مخلو قات میں متفرق با تیں ہیں اور کہ انسان کے حالات ایسے متفرق ہیں تو خیال کر ناچا ہے کہ خُدانے ہر ایک کے واسطے وہ حالت اور کیفیت جو اُس کی ہے تیار کی تاکہ سب کے سب اپنی اپنی طاقت و لیاقت کے موافق بے کُر کُرُائے اُس کی تعریف کریں۔ اب ذیل کی باتوں پر خیال کرو۔

کیملی:۔وہ شک جوخُدائے مالک کی حکومت کی گئی ایک باتوں پرہے شایداس حال کی آزمائشوں میں ایک ہی ہے۔تا کہ معلوم ہو کہ کیا ہم مذہبی ولیلوں کی تلاش کریں یااُن میں سُستی کریں اور حبیبااُس پر جومذہب عیسوی کی دلیلوں پر یقین لاتاہے فرض ہے کہ اُس کودل وجان سے قبول کر کے مانے ۔ویسے ہی اُس شخص پر جواُس مذہب سے ناواقف ہے فرض ہے کہ اُس کی دلیلوں کو تلاش کرکے سوچے اور خوب معلوم کرے کہ آیا بیر مذہب سچاہے یا نہیں۔

و وسر می: ۔ بید شک کاحال جو کہ مذہب میں ہے ضرور ایک اخلاقی حال آز مائش ہے اگر مسیحی مذہب کی بابت شک ہے تو معلوم ہوا کہ اُس کی دلیلیں بھی ہیں۔اگر ہم جانتے ہیں کہ فلانی بات بالکل باطل ہے تو اُس بات کی بابت شک نہیں رہالیس بید شک ایک اچھی آز مائش ہے۔اور اگر ہم ان دلیلوں کو نہ آز مائیں تو بید شک زیادہ ہو تار ہے گا۔ پس بیہ ہمارے فائدہ کا باعث ہے تاکہ مذہب عیسوی کی دلیلوں سے واقف ہو جائیں اور اُن کو جانچ کے قبول کریں۔

تیسری: اور بیر شک کی حالت جس میں بعض آدمی رکھے گئے ہیں پچھ گڑ گڑانے کا سبب نہیں ہے۔ کیوں کہ جیسے اور لوگ اور طرح کی آزماکشوں میں ہو کے روحانی طاقت حاصل کرتے ہیں اور اُن سے بہت طرح کے فائد ہ پاتے ہیں ویسے ہی جواس شک کے حال میں ہوتے ہیں اُس کے رو کرنے میں طرح طرح کی کوششیں اور دلیلوں کو آزماتے ہیں اور قسم قسم کے علم اور تواریخ کی سیر کرکے عقلمند وذی علم اور دانش مند بھی بن جاتے ہیں۔ پس اس شک کے حال سے اُن کو بہت سافائدہ حاصل ہو تاہے۔ اورا گراقرار کیا جائے کہ مذہب کے خیالی مشکلات بعض آدمیوں کی خاص اور عام آزما نشیں ہیں تو بھی اس میں کچھ تعجب نہیں کیوں کہ بعض آدمی ایسے ہیں کہ اگراُن پرالیی آزما نشیں نہ ہوئیں تو وہ ہے امتحان رہتے ۔اس واسطے کہ اُن کے مزاج ایسے ہیں کہ اگروہ کسی بات پریقین رکھتے تو ضرور اُسے قبول کر کے مانتے ہیں ۔

لیکن شاید ایسا بھی ہے کہ وہ جو مسیحی مذہب پر شک کرتا ہے اپنے آپ میں اُس شک کا سبب ر کھتا ہے۔وہ جو دریافت نہیں کرتے۔ یاصر ف مشکلات پر خیال کرتے یامذہب کی تمام ہاتوں پر ٹھٹھا کرتے ہیں۔ پس وہاُن د لا کل کو جن پر وہ قائم اور ثابت ہے کبھی نہ د کیھ سکیں گے۔

اور نوشتے بھی ہیہ بات ثابت کرتے ہیں کہ دیکھو کتاب (دانی ۱۱:۱۱؛ یسعیاہ ۲۹:۱۱،۱۳،۲۱؛ متی ۲:۱۳،۱۱،۱۳،۲۱؛ یوحناس:۱۵،۱۹،۳،۹،۹،۳،۹،۹؛ اللہ کہ سکتے ہیں الے کر نقیوں ۲:۲۱۴ کے بھر سمان کہ سکتے ہیں اور محبت کی وہ بات کہ جس کے کان سُنتے کے ہوں سوسُن لے۔ پھر ہم صاف کہہ سکتے ہیں کہ مسیحی مذہب کی عام دلیلوں کو عام لوگ سمجھ سکتے ہیں ہاں وہ بھی جن کا وقت بچین سے موت تک ضرورت کے کاموں میں صرف ہوتاہے جو کوئی پچھ بھی خیال کر تاوہ سمجھ سکتا ہے کہ ایک خُدا ہے جو ہمار ااور سمجھوں کا مالک ہے اور کہ وہ ہم پر حکومت کرتا ہے۔ اور مسیحی مذہب جوانسان کی عقل کے موافق ہے سمجھ میں آسکتا ہے ۔ سب لوگ بخو بی جان سکتے ہیں کہ اُس کی کئی پیش گوئیاں پوری ہوگئی ہیں۔ ہوت میں معجزے دکھلائے گئے ہیں کہ اُس کی کئی پیش گوئیاں پوری ہوگئی ہیں۔

سب لوگ اتنی سمجھ رکھتے ہیں اگرچہ وہ اُن اعتراضوں کا جو اُس کے بر خلاف کئے جاتے ہیں جواب نہ دے سکیں۔اور وہ لوگ جو علم دار ہیں صاف صاف جواب دے سکیں گے اور ثابت کر سکیں گے کہ اس مذہب کی دلیلیں قائم ہیں۔

شاید کوئی اعتراض کر کے کہے گا کہ جیساایک شاہزادہ یامالک اپنے نوکر کو صاف صاف تھم دیتا ہے ویسے ہی فُداا گر تھم دے تو صاف صاف فرما کے دے گاتا کہ اُس میں کسی طرح کا شک یا بھول چوک نہ ہو سکے مگر اب کون الی بات کہہ سکتا ہے۔فُدا نے مالک نے ہم کو بہت سی دُنیاوی باتوں کی بابت جو بہت بھاری ہیں شک و شبہ میں چھوڑ دیا ہے اب اس کا طھیک جواب یہ ہے کہ جب کوئی شاہزادہ یا مخدوم تھم دیتا ہے تو اُس کا مطلب صرف اتناہی ہے کہ فلاں کام کیا جائے اور وہ کسی طرح سے فکر نہیں کرتا ہے کہ کرنے والا کس مطلب سے اُس کو کرے ۔ لیکن جب خُدا تھم دیتا ہے تو وہ دریا فت کرتا ہے کہ آدمی جو اُس کا تھم مانے تو کس مطلب سے مانے گا کیوں کہ جس نے بُرے مطلب سے خُدا کا کوئی تھم پورا کیا تو وہ اُس تھم کو بجا نہیں لا یا بلکہ ٹال دیا ہے جو کوئی بیار سے تھم مانتا ہے وہ مقبول ہوتا ہے اور جو خُدا کو پیار کرتا ہے سو کو شش سے دریا فت کرے گا کہ اے خُدا وند تو کیا چا ہتا ہے کہ میں کروں اور ایساآد می خُدا کے امام میں بھول نہ کرے گا اُس کے واسطے احکام الٰی ایسے صاف ہیں کہ اگروہ دوڑے تو بھی پڑھ سکے۔

پچھ<mark>لی بات :۔</mark> ہمارے حالت دین میں ہونے سے معلوم ہو تاہے کہ ہم آزمائش کے حال میں بھی ہیں۔اورا گرہم آزمائش کے حال میں ہیں تو اغلب ہے کہ وہ شک جو مذہب کی بعض دلیلوں میں ہے ایک آزمائش ہے کیوں کہ مخلو قات کے طریقوں پر غور کرنے سے ظاہر ہو تاہے کہ اور بہت سی باتیں بھی ہیں جن کی بابت شک ہوتا ہے تو بھی انسان ایسی باتوں کو نہیں چھوڑتے بلکہ دریافت کرکے انتخاب کر لیتے اور سچائی پر عمل کرتے ہیں۔پس مذہبی بھی ایساہی کیوں نہ کریں۔

### ساتوال باب

### مذہب عیسوی کے خاص دلائل

ہم کواگلی باتوں سے صاف معلوم ہوا کہ مسیحی مذہب کی خاص وعام تدبیر وں کے بر خلاف کوئی دلیل جو مخلو قات کے طریقوں سے تشبیہ دینے
سے دی جائے تشہر نہیں سکتی ہے۔اور کہ کوئی آدمی بغیر پختہ و قوی دلیل کے اُس مذہب کو باطل نہیں جان سکتا ہے۔اب بیہ ایک بات باتی ہاتی ہے کہ ہم
مذہب کی حقیقی وصاف دلیلوں کو جانجیں تاکہ ظاہر و عیاں ہو کہ آیاوہ مخلو قات کے طریقوں سے موافقت رکھتے ہیں یا نہیں اور کہ جب انسان اپنے دنیو ی
کاموں میں اُسی طرح کے ثبوت پاتے ہیں جس طرح کے مذہب کے صاف ثبوت ہیں۔اور جب ایسے اعتراض اُن دنیوی انتظاموں کے بر خلاف کئے جائیں
جس طرح کے مذہب کے بر خلاف کئے جاتے ہیں تو وہ کیا کرتے ہیں آیا اُس کو ثبوت یا اعتراض جانتے ہیں۔

مسیحی مذہب کی صاف حقیقی اور بنیادی دلیلیں دوقتم کی ہیں اول معجز ہاور دوسری پیش گوئیوں کا پوراہو نااور ماسوائے اُن کے بہت سی اور بھی بھاری ہاتیں ہیں جن سے سلسلہ وار دلیلیں پیدائش سے لے کراب تک موجود ہوئیں لیکن اُن کو بغیر بنیادی دلیلوں کے استعال نہ کر ناچا ہے۔اس لیے ہم معجز وں اور پیش گوئیوں پر غور کریں گے اور دریافت میں لائیں گے کہ مشابہت کس طرح سے ان دلیلوں کو قائم کرتی ہے اور من بعد ہم اُن سلسلہ وار دلیلوں کی باہت بھی دریافت کریں گے۔

اوّل:۔ معجزے اور پیش کو ئیاں پہلے اُن اُن معجزوں کی بابت جو مذہب کے شبوت میں کئے گئے تواریخی گواہی بہت ہے جس میں یہ بھاری باتیں پائی جاتی ہیں۔

توریت میں جس قدر تواریخی گواہی موسیٰ اور اسرائیلی بادشاہوں کے ملی انقام کو ثبوت کرتی ہے اُسی قدر وہ موسیٰ اور انبیا کے معجزوں کو بھی ثابت کرتی ہے۔ اور جس قدر انا جیل واعمال الرسل کی تواریخ عام باتوں کو ثابت کرتی ہے اُسی قدر وہ مسیخ اور اُس کے رسولوں کے معجزات کا ثبوت پہنچاتی ہے۔ اور یہ کتاب بطور کہانیوں کے نہیں لکھی گئی پس کوئی نہیں کہہ سکتا ہے کہ جو معجزے اُس میں مبین ہیں وہ اس کو دلچسپ کرنے واسطے نقل کئے گئے بلکہ تمام کتاب بطور کہانیوں کے نہیں لکھی گئی پس کوئی نہیں کہہ سکتا ہے کہ جو معجزے اُس میں مبین ہیں وہ اس کو دلچسپ کرنے واسطے نقل کئے گئے بلکہ تمام کتاب صاف تواریخ کے طور پر لکھی ہے۔ اور اگر ہم اُن حصوں کو جن کو مورخوں نے بی مان کے اپنی تواریخوں میں اقتباس اور نقل کیا ہے مان لیں تو ہم نے مسیح اور اُس کے رسولوں کے معجزوں کو سچان لیا ہے۔ اب ان تفصیل ذیل پر خیال کرو۔

**دومرمی:۔**پولُس رسول کے خطوط جو کتابِ مقد س میں شامل ہیں ایک خاص طرح کی تحریرات ہیں اور اس سبب سے ضرور ہے کہ ہم اُن پر علیحدہ غور کریں۔وہ خطوط ہیں اور اُن میں سے بعض خاص شخصوں کو لکھے گئے اور بعض خاص کلیسیاؤں کے واسطے اور بعض عام لوگوں کے لیے لکھے گئے ہیں اور وہ سب کے سب عام لوگوں کے لیے فائدہ مند ہیں اور اُن کی اصالت (اصل بن، پیدائش) پر کسی طرح کا شک وشبہ نہیں ہو سکتا ہے۔اس کے ثبوت میں بیہ بات بھی ہے کہ ایک اور اسقوف (اسقف کی جمع، پادریوں کاسر دار) کلیمس نامی نے بھی کر نتھیوں کوایک خط لکھاہے جس میں اُس نے اُس کا ذکر کیا جو پولُس نے اُن لوگوں کو لکھا تھا۔ پس ثابت ہے کہ پولُس کی گواہی مسیحی مذہب پراور گواہیوں سے الگ ہے اور بہت بھاری اور پختہ بھی ہے۔

پولُس رسول موصوف (گلتیوں اباب؛ ا۔ کر نتھیوں اا: ۱۸:۱۵) میں فرماتا ہے کہ میں نے انجیل اور اپنی رسالت اور خاص کر عشائے ربانی ساکر منٹ کور سولوں اوراُن کے رفیقوں سے نہیں بلکہ مسیح سے پایا جس کو میں نے اُس کے عروج کے بعد دیکھا جیسار سولوں کے اعمال میں بھی لکھا ہے۔ اور وہ اپنی بابت لکھتا ہے کہ میں معجزوں کی طاقت ولیاقت رکھتے تھے۔ اور وہ اپنی بابت لکھتا ہے کہ میں معجزوں کی طاقت ولیاقت رکھتے تھے۔ اور اُس نے اُن کی مانند نہیں لکھا جو ان باتوں کی پیچھلی خبر دیتے ہیں بلکہ مثل اُس کے جو کسی ظاہر ہوئی بات کی بابت لکھتا ہے کہ اُس نے اُن کو جو اس بڑی طاقت ولیاقت و کیا تھا ہے کہ اُس نے اُن کو جو اس بڑی طاقت ولیاقت و کیا گئی ہا تھا کہ اُس نے اُن کو جو اس بڑی اور محبت سے پنچے در ہے پر رکھادیکھو (رومیوں ۱۵: ۹۹: طاقت و لیا قت و کیا گئی گئی اور محبت سے پنچے در ہے پر رکھادیکھو (رومیوں ۱۵: ۹۹: اور کوئی اُن کے بر خلاف ثبوت نہیں لاسکتا ہے۔

تنیسری: بیہ تواریخی بات اور سبھوں سے قرار کی گئی ہے کہ جب مسیحی مذہب مشتہر و منادی اور جاری کیا گیا تب اُس کے منادیوں نے ظاہر و آشکارا کیا کہ اس مذہب کے خاص و قوی ثبوت اور دلا کل معجز سے ہیں اور جن لو گوں نے اُسے قبول کیا اُنہوں نے معجز وں پریقین لا کے قبول کیا۔اور وہ لوگ اُس زمانے میں بہت سے ۔اور دین عیسوی جس میں عہد عثیق بھی شامل ہے اسی بات کے سبب سے دیگر مذاہب سے مختلف ہے۔کوئی اور مذہب معجز وں سے مثبت ہو کے جاری نہیں کیا گیا دین محمدی نے معجز وں کی دلیلوں سے اجرانہیں پایا کیونکہ اُس کے بانی نے اقرار کیا کہ معجز وں کی طاقت مجھ میں نہیں ہے۔

(دیکھوساا،) اسورت)اور مشہور بات ہے کہ وہ ذہہباور ہی وسلوں سے جاری کیا گیا تھاا گر کوئی اور مذہب جاری ہو جائے اور اُس میں بہت سے لوگ اور بڑے بڑے آدمی شامل ہو جائیں اور تب وہ یہ باتیں دکھلا کے کہنے لگیں کہ یہ اللی مذہب ہے اور یہ عجیب باتیں معجز سے ہیں اور بہت لوگوں کو ایسے بین شامل کرلیں تو اس میں کچھ تعجب نہیں ۔ لیکن مسیحی مذہب کا بیہ حال نہ تھا بلکہ شروع میں اُس کے جاری کرنے واسطے چند غریب اور ناخواندہ رسولوں نے معجز سے دکھلائے اور چند عرصے میں بہت سے لوگ ہر ملک اور ذات اور درجے کے اُن معجز ات پریقین لاکے اُن حقیر مسیحیوں میں شامل ہوگئے۔

اور جب ہم یاد کرتے ہیں کہ بیالوگ کچھ دُنیوی فائدہ یاآرام کے لیے نہیں بلکہ اس دُنیا کے بڑے بڑے لوگوں کی صحبت کواور سب طرح عیش وعشرت و تماشے و تھیل وغیرہ کو چھوڑ کے اور اپنے تمام دستوروں کو بدل کے سبھوں سے حقیر سمجھے گئے تاکہ وہ اس مذہب کے موافق روحانی فائدہ حاصل کریں تو ہم کو کامل یقین ہوتا ہے کہ اُنہوں نے معجزوں پریقین کیا۔اور اُن کی تبدیلی ہمارے مذہب کے طریقوں کے سبب سے پختہ تواریخی دلیل ہے۔علی ہذالقیاس تواریخ میں خاص وعام دونوں فتسم کی بہت ہی گواہیاں ہیں کہ مسیحی مذہب کے ثبوت میں معجزے دکھلائے گئے اور بیہ بس ہے۔اور جب تک کہ منکران باتوں کورد نہ کریں تب تک مسیحیوں پر فرض نہیں ہے کہ کچھاور ثبوت یاد لا کل پیش لائیں۔لیکن ہم اُن اعتراضوں کوجو کہ بے ایمان لوگاُس گواہی پر کرتے ہیں جانچ کے جواب دیں گے۔ا گرچہ فرض نہیں ہے۔

معترض کہتے ہیں کہ پُر جوش لوگ مختلف زمانوں اور ملکوں میں اپنے تنیں الیی مشکلات اور خطروں میں ڈالتے ہیں جیسا کہ پہلے مسیحیوں نے کیا اور سب سے باطل قیاسوں کے واسطے اپنی جانیں دینے کے لیے مستعد ہیں اب تمیز کی جگہ ہے کہ کیالوگ خیال وقیاس کی بات پریقین کریں یافعل و کار کی بات پر \_ پہلی باتوں میں لوگ غلطی کر سنے ہیں وہ کم غلطی کرتے ہیں بات پر \_ پہلی باتوں میں لوگ غلطی کر سنے ہیں وہ کم غلطی کرتے ہیں بین باتوں میں جو اپنی آنکھوں سے دیکھتے اور اپنی کانوں سے سُنتے ہیں وہ کم غلطی کرتے ہیں پس ثابت ہے کہ وہ معجز سے جو پہلے مسیحیوں نے دیکھے حقیقی معجز سے تھے کیوں کہ اُنہوں نے اپنی جانوں کو اپنی گواہی کے ثبوت میں دیا۔

اوراُن مسیحیوں کی گواہی جنہوں نے دوسری و تیسری صدی مسیحی میں اپنی جانوں کو دیایعنی شہید ہوئے اتنی بھاری نہیں ہے وہ پچ پچ گمر اہ نہ تھے پراُن کے شہید ہونے سے ثابت ہے کہ وہ ضرور پہلی صدی والوں کی گواہی کے سبب سےاُن معجزوں پریقین لاتے تھے۔

پھر معترض کہتے ہیں کہ مذہبی ماجر سے یعنی کار میں پرجوش گواہی کو بہت کمزور کرتی ہے اور بعض میہ بھی کہتے ہیں کہ اُس کے سبب سے مذہبی کار میں گمراہی اُس کو بالکل بے فائدہ کرتی ہے۔اور بے شک پُرجوش اور بیاری کی طاقت بھی چند باتوں میں بہت عجیب ہے۔لیکن جب کہ بہت لوگ بیار اور کمزور نہیں اور پرجوش بھی نہیں ہیں کہیں کہ فلاں باتیں ہم نے اپنے کانوں سے سُنیں اور اپنی آئکھوں سے دیکھیں اور وہ تقید سے اُن باتوں پر گواہی دیں توالی گواہی سے اور کوئی گواہی زیادہ مضبوط اور قابل یقین نہیں ہوسکتی ہے۔اور الی گواہیاں معجزات مذہب عیسوی پر بُھتیری ہیں۔

پرا گرید با تیں جن پرالی گواہیاں بین عدم اعتقاد ہوں تو شاید وہ گواہی نا قص نکلے گی۔لیکن معلوم ہے کہ وہ معجز سے جو کتاب مقد س میں مبین ہیں سب قابل یقین ہیں۔اورا گر ہم اقرار کریں کہ مذہب کی باتوں میں پر جو شی کی بڑی تا ثیر ہے تاہم عام باتوں میں بھی پُر جو شی اور زیادہ رغبت مبین ہیں حلل پہنچاسکتی ہے۔لیکن تاہم آدمیوں کی گواہی دُنیاوی کاروں میں لی جاتی کا فی ومستخلم سمجھی جاتی ہے۔

(۴) پھر کہتے ہیں (معترض)ا گر پُرجو شی کے سبب سے نہیں تو شاید اُس کے اور فریب کے سبب سے مسیحی مذہب کے پہلے گواہوں نے فریب کھا کے اور فریب دے کے جھوٹی گواہی دی ہے۔اس کا جواب سے ہے کہ اکثر گواہی لے جاتی اور حق سمجھی جاتی ہے پس ہمیں چاہیے کہ مسیحی مذہب کے پہلے گواہوں کی گواہی کو پچھانیں ورنہ ثابت کریں کہ وہ یا توپر جو ش تھے یافریبی تھے۔

(۵) قولہ۔لوگ بعضاو قات جھوٹے معجز وں سے فریب کھا کے اُن کو سچامانتے تھے۔جواباور طرح کی فریب سےانسان کھنس گئے ہیں تو مجمیلوگ اکثر گواہی کو پچے جانتے ہیں۔

(۲) بہت معجزے جن کے اوپر بہت کچھ تواریخی گواہی تھے من بعد حجوٹے نکلے۔ہاںایساہوالیکن کسی نے اب تک تبھی ثابت نہیں کیا کہ کوئی ایک بھی مسیحی معجزہ حجموٹاہے۔ (۷) پس جب سے کہ گواہی اکثر شیجی مانی جاتی ہے پس ضر ورہے کہ ہم حواریوں کی گواہی بھی شیجی جانیں۔

(۸) مسیحی مذہب بہت ضروری ہے اور اُس کے فرائض نہایت بھاری ہیں اور اُس میں جھوٹ بولنا بالکل منع ہے اس سے ثابت ہے کہ الطلے گواہوں نے بہت خبر داری اور ہوشیاری کی تاایسانہ ہو کہ اُن کی گواہی میں جھوٹ یافریب ہو۔

(۹)ان سب باتوں سے ہرایک متحمل آدمی صرف میہ نتیجہ نکال سکتا ہے کہ مسیحی مذہب کے معجز وں پر گواہیاں بہت ہیں اگر چہوہ شبیہ کو بالکل رد نہ کرےاوراُس کے پاس کوئی گواہی یا ثبوتاُن کے بر خلاف نہیں ہے۔ پس مذہب عیسوی آپ ہی قابل یقین کے ہے اس سبب سے ضرور ہے کہ وہ گواہی جواُس کے معجز وں پر ہے کافی ووانی تسمجھی جائے۔

د**وم:۔**اب ہماُن دلائل کوجو پیش گوئیوں سے نکلے ہیں دریافت کریں گے کہ وہ کس طرح مخلو قات کے طریقوں سے مشابہت رکھتے ہیں۔

پہلے:۔ کتاب مقدس کی پیش گو ئیوں میں بہت ایسی ہیں جو صاف معلوم ہیں اور بچ کچ پوری ہو گئی ہیں۔اور بعض ہیں جو سمجھ میں نہیں آئیں اور معلوم نہیں کہ کیا وہ پوری ہو گئی ہیں۔ لیکن وہ شبیہ جو اُن کے گئی ایک حصول میں ہے اُن صاف حصوں کو نہیں جُھٹلا تا ہے کیو نکہ وہ ہا تیں بھی ایسی ہی ہیں جہ بھی ایسی کہ کیا وہ ہو ہی یا نہیں آتی تھیں لکھی گئیں۔ مثلاً ایک خط ہے کہ جو نصف بطور معما(وہ ہات جو بطور رمز بیان کی جائے ، بہیلی ، پوشیدہ ، پیچیدہ ہات کہ ساگیا ہے اور نصف صاف باتوں میں مر قوم ہے اور اُس میں کئی ہاتوں کا بیان صاف ہے تو کسی کے سوچ میں نہیں نہ آئے گا کہ کہے کہ ان معمول کے سبب سے بھی اور نہیں بین وہ صاف باتوں میں مر قوم ہے اور اُس میں کئی ہاتوں کا بیان صاف ہے تو کسی کے سوچ میں نہ آئے گا کہ کہے کہ ان معمول کے سبب سے بھی بالک پوری ہو گئی ہے بالکل پوری ہو گئی ہے باہیں اور کہ جو بالک بین وہ معلوم کر سکتا ہے کہ اُس میں بہت می بالکل پوری ہو گئے ہے باہیں لیک ہم دیکھ سکتے ہیں کہ جنہوں نے اُن پیش گو ئیوں کو موان باتوں کو جانتا ہے ۔ اب بہی حال ہمارا ہے کہ مورخوں کی غلطیوں اور کم کلفتے کے سبب سے ہم نہیں جان سکتے کہ آیاسب پچھ بالکل پورا ہوایا نہیں بلکہ ہم دیکھ سکتے ہیں کہ جنہوں نے اُن پیش گو ئیوں کو کہا ہے وہ اُن باتوں کو بیشتر سے جانے تھے بعنی وہ ضرور اللم سے معمور ہو کے بولتے تھے اور بس۔

**دومرے:۔**اگرایک سلسلہ پیش گو ئیوں کا ہوجو کہ فلاں فلاں ماجروں میں پوراہو تاہے توصاف صاف ظاہر ہے کہ وہ پیش گو ئیاں اُنہیں ماجروں کی پیش خبری کرنے کودی گئیں۔

اب دوطرح کی تصنیفات ہیں جو پیش گوئی سے پچھ موافقت رکھتی ہیں یعنی کہانی اور ججو (بُرائی)ا گر کوئی آدمی کہانی یا ججو کے طور پر پچھ لکھے تو لوگ سمجھیں گے کہ اُس کی کیارائے ہے جب کہ اُس کی کہانی گوئی یا ججو گوئی کسی بات یاما جرے میں مل جائے گی۔اورا گرآد تھی باتیں بھی مل جائیں تو بھی لوگ کہیں گے کہ لکھنے والے کاضر وریہی مطلب ہوگا۔اب خیال کرو کہ مسیح کی بابت سب پچھ پیشتر سے لکھا گیا یہاں تک کہ یہودی لوگ اُس کے آنے سے پہلے اُس کی بابت اس طرح سے ذکر کرتے تھے جس طرح سے مسیحی لوگ اُس کے آنے کے بعد سے اب تک کرتے ہیں۔ اب ہم بہت سی خاص باتوں سے مذہب کی دلیلوں کو نکالتے ہیں اس لیے کہ اور اور باتوں سے دلائل نکالے جاتے ہیں۔

(۱)۔ خُدانے ہم کو خلقی مذہب دیاہے اور ہم کو عقل و سمجھ اور تمیز بھی عطا کی ہے کہ جس سے ہم اپنے دستوروں کو اپنے فوامد کے لا کتی اور موافق مقرر کریں اور اُسے ایک اللمامی کلام بھی عنایت کیا کہ جس میں اُس کا اور اُس کی حکومت کا بیان پایاجاتا ہے جس میں آئندہ کی سزااور جزادینے کے طریقے ظاہر ہیں۔ تاکہ ہم اپناچال و چلن اُس حکومت کے قانون کے ذریعہ سے درست کریں اگروہ بینہ دیتا توہم کبھی اپنے چلن کونہ سُدھار سکتے۔اور اُس فے اُس کلام میں ایک خاص تدبیر بتلائی ہے کہ جس سے کم بخت انسان اپنی پست حالی سے نے کہ کر کاملیت تک پہنچے اور اپنی طبیعت کی ابدی خوشی پائے۔

(۲)۔ یہ کلام جس کو ہم اللامی کہتے ہیں حقیقت میں اس دُنیا کی اُس کے شر وع سے آخر تک کی تواری ہے۔ پیش گوئی ماجروں کے پیشتر کی تواری ہے۔ اور تغلیمات صرف حقیقتیں ہیں اور تھی اُسی درجے میں ہیں اور کلام کا مقصد یہ معلوم ہوتا ہے کہ اس دُنیا کا حال بدیں (اس سے) لحاظ بیان کرے کہ وہ خُدا کی ہے۔ اور اس لیے یہ کلام سب کتابوں سے مختلف ہے۔ اُس کے شر وع میں مخلوقات کی پیدائش کے بیان میں کھاہے کہ خُدا نے سب کچھ بنایاتا کہ ہم کو معلوم ہو کہ کس کی پرستش کریں اور کلام اللی میں ہر جگہ احکام ود ھمکیاں اور وعدے ہیں تاکہ ہم یادر کھیں کہ خُدائے رازق سنجالنے والا ہے اور وہ خالق ومالک کہلاتا ہے تاکہ اُس کے اور دیگر قوموں کے بتوں کے در میان فرق معلوم ہو۔

یوحنانے اپنی انجیل کے شروع میں اس بات کو یاد دلا یاہے جب کہ اُس نے مسیح کی ازلیت کو ثابت کیااور پولُس نے بھی نامہ (افسیوں ۹:۳) میں جتلادیا ہے۔

ہم نے مذکور کیا کہ کلام اللی وُ نیا کی توار نے ہے۔ لیکن وہ مفصل توار نے نہیں بلکہ بعض ملکوں اور حکومتوں کا پچھ پچھ بیان کرتی ہے پر جیسا اوپر مبین ہوائس میں لکھا ہے کہ وُ نیا خُدا کی حکومت میں ہے پس جو پچھ بیان ہے اس مقصد پر ہے تامعلوم ہو کہ اللی مذہب والے کس طرح چلتے ہیں۔ سو ہمیں اعتراض کر نانہ چا ہے کہ اُس میں روم اور یو نان کا مفصل حال کیوں نہیں ہے۔ اُس میں ضرور لکھا ہے کہ سب آدمی اور تمام ملک پست حالی میں ہیں۔ اور دیگر ملکوں کا حال صرف اسی قدر لکھا ہے جس سے معلوم ہو کہ خُدا کے لوگوں کا کیا حال ہوا اور ہے اور ہوگا۔ جیسے عہد عنیق وجدید کے اکثر مقاموں میں اُس وقت کی باہت کہ جب سب باتیں بحال ہوں گی لکھا ہے۔ (اعمال ۲۱:۲) اور آسان کا بادشاہ ایک بادشاہ ہے گا۔ (دانی ایل ۲:۲۲) اور سلطنت ہوگی اور اور لوگوں کو دی نہ جائے گی۔ (دانی ایل ۲:۲۲) اور سلطنت و حکومت اور تمام آسان کے نیچے بادشاہت کی بڑائی خُدا کے عالم بالا کے مقد س لوگوں کو دی جائے گی۔ (دانی ایل 2:۲۲) ایسے طول طویل بیان میں مقرضوں نے بہت تکرار کی ہے لیکن اس سے وہ کلام زیادہ تر قائم ہوتا ہے۔

اور علاوہ وُنیا کی تدبیر کے جو عہد عتیق میں وُنیا کے شر وع سے سلسلہ واربیان ہے اور بعد اس کے انسان کے نسب ناموں کا بہت زمانوں تک سب طرح کی عام تواری نے کے پیشتر اور بعد بھی ایسا کہ قریب چار ہر زار کے سلسلہ وار تواری کا اس میں ہے۔اُس میں یہ بیان بھی ہے کہ خُدانے ایک خاص قوم کے ساتھ عہد باندھاتا کہ وہ خاص طور پراُس کے لوگ اور وہ اُن کا خُدا ہو۔اور اُس نے معجزانہ طور پر بارہااُن کی مدد کی اور اُن سے وعدہ کیا اور اُس کوپوراکر کے ایک خاص ملک اُنہیں بخشااور بیہ بھی وعدہ کیا کہ اگر وہ سب بتوں کو چھوڑ کراُس کے حکموں پر چلیں گے تواُن کاملک ہر طرح سے مبارک اور سر سبز ہو گاپر اگر سرکٹی کر کے بُت پرست ہوں گے جیسے اور قوم اُس وقت تھیں تووہ اُن کو نہایت سخت سزادے گا۔پس وہ تمام قوموں میں تجب کا باعث ہوں گے۔اور بیہ بھی لکھاہے کہ وہ سب ملکوں میں تِتر بتر ہوں گے پر جب خُدا کی طرف پھریں گے وہ اُن پر رحم کر کے سب قوموں میں سے اکٹھا کرے گا۔اور وسیلہ یہ تھہرایا گیا کہ اُن کے واسطے ایک شاہزادہ اور نجات دہندہ اُٹھے گا۔

اوراُس نجات دہندہ یعنی مین کاالیاصاف بیان لکھاہے کہ اُس کے آنے کے وقت وہاُس کے انتظار میں تھے۔اور بیرانتظار ایک پیختہ ثبوت ہے کہ وہ پیش گوئیاں کچ چ پوری ہوئیں۔ پھر پیش خبری دی گئی کہ وہ قوم باوجو داُسے بہت چاہنے اورانتظار کرنے قبول نہ کرے گی۔اور صاف بتلایا گیا کہ وہ غیر قوموں کا نجات دہندہ ہوگادیکھو (یسعیاہ ۸۔۳۹،۱۵،۱۴ شصری ۹۳،۵ باب؛ ملاکی ا:۱۰،۱۱ آیت اور ملاکی باب۳)۔

پھر لکھا ہے کہ مسیحی تدبیر بہت برومند ہو گی ایسا کہ اُس کے مقابلہ میں یہودی لو گوں کی فراہمی ایک جھوٹی بات ہو گی۔ مسیح کے حق میں (یسعیاہ ۲:۳۹) میں فرمایا گیا ہے یہ تو کم ہے کہ تو یعقو ب کے فر قوں کو ہر پاکر نے اور اسرائیل کے پھرالانے کے لیے میر ابندہ ہو بلکہ میں تجھ کو غیر قوموں کے لیے نور بخشوں گاکہ مجھے میری نجات زمین کے سب کناروں تک پہنچے۔

اور نوشتوں میں مبین ہے کہ جس وقت یہودی لوگ مین کا انظار کر رہے تھے ایک شخص اُس قوم کا پیدا ہوا جس نے دعویٰ کیا کہ میں وہی شخص ہوں جس کی بابت وہ سب پیش گوئیاں کی سئیں۔اور وہ کئی برس تک معجزے کر تار ہااور اپنے شا گردوں کو بھی معجزون کی طاقت ولیاقت دی تاکہ وہ اُس کا مذہب پھیلائیں اور اُس کے ثبوت میں معجزے دکھلائیں۔اور وہ اس طاقت واختیار کور کھ کردوردور ملکوں میں گئے جہان کہ بہت لوگ عیسائی ہو گئے اور اس طرح سے مسیحی مذہب دُنیا میں جاری ہوا۔

اور نو شتوں میں اُس مذہب کاحال دُنیا کے آخر تک کا پیشتر بیان کیا گیا۔

اب خیال کروا گرکوئی آدمی ہوجو مذہب کے فرائض بالکل نہیں جانتا۔اوراُسے یہ نوشتہ دیاجائے اور بتلایاجائے کہ اُس کے ذریعہ سے اخلاقی مذہب ثابت ہوااوراب کی قومیں اس مذہب کوما نتی ہیں اور وہ ہماری حالی اور آئندہ کی خوشی کے لیے نہایت ضرور ہے قودہ آدمی ضرور کہنے گا کہ ایسانوشتہ حقیقا قابل سوچ اور غور ہے (۲) اور پھراُسے بتلایاجائے کہ اُس کتاب کا پہلاحصہ نہایت پُرانا ہے جس میں پہلے زمانوں کی توار نُخ ہے جواور توار یخوں سے خلاف نہیں بلکہ اُن کے ساتھ سب بھاری باتوں میں ملتی ہے۔اوراُس کے توار یخی تذکروں میں ایک بات بھی غیر ممکن یا بعیداز عقل نہیں ہے بلکہ سب خلاف نہیں بلکہ اُن کے ساتھ سب بھاری باتوں میں ملتی ہے۔اوراُس کے توار یخی تذکروں میں ایک بات بھی غیر ممکن یا بعیداز عقل نہیں ہے بلکہ سب باتیں اُن ملکوں کے دستوروں کے موافق معلوم ہوتی ہیں۔اور وہ توار تُخ اور تذکرے قیاسی اور کہانیوں کے مائند نہیں ہیں بلکہ اُس کتاب کی سب ملکی اور خاندانی توار تُخ بالکل محتمل (مشکوک) ہے۔اور اگر چہ کچھ تجب کی اور شاید بعض غلط باتیں ہیں تو بھی اور کتابوں میں شاید زیادہ غلطیاں خاندانی توار تُخ اور تذکرے جو پیدائش سے چار ہزار ہر س کا حال بیان کرتے ہیں بالکل قابل یقین ہیں۔اوراس کتاب کادو سراحصہ یعنی عہد جدید کی قدر توار یخی ہے جس کو اُس زمانے کی تصنیف کی ہوئیں توار یخیں بالکل ثابت کرتی ہیں تو وہ آدمی ضرور کے گا کہ بہت عمد ماور مجب کتاب ہے اُس کوپٹ ھنا وہ تر اُس زمانے کی تصنیف کی ہوئیں توار یخیں بالکل ثابت کرتی ہیں تو وہ آدمی ضرور کے گا کہ بہت عمد ماور عجیب کتاب ہے اُس کوپٹ ھنا

چاہیے۔(۳) اوراُس آدمی سے کہاجائے کہ اُس کتاب میں یہودی قوم کا حال مبین ہوا کہ اُن کی حکومت اُس کتاب میں یہودی قوم کا حال مبین ہوا کہ اُن کی حکومت اُس کتاب کی توریت کے مطابق ہوئی۔خُدااُن کا باد شاہ تھااور وہ ہی صرف جب کہ اور سب قومیں بُت پرست تھیں خُدائے خالق ومالک کو مانتے تھے اور اس باعث خُداکے خاص لوگ تھے اور اخلاقی مذہب کااُن کے نتیج میں قائم ہو نااور موسیٰ اور نبیوں کے معجزوں کو ثبوت پہنچتا ہے۔

(۳) پھر وہ آد می جو کہ تواری خے ناوا تھ ہے ئے کہ ایک شخص جو مسیح ہونے کاد عوکا کرتا ہے یہود یوں میں اُس وقت پر جب کہ وہ اپنی کتاب کی پیش گو ئیوں کے مطابق انکار کیا۔اور اُسی کتاب کی پیش گو ئیوں کے معرجب کی پیش گو ئیوں کے مطابق انکار کیا۔اور اُسی کتاب کی پیش گو ئیوں کے مہوجب اور غیر قوموں نے معجزوں کے ثبوت کے سب سے اُس کو اقرار کر کے قبول کیا اور رفتہ رفتہ اُس کا مذہب بغیر مدد کے بلکہ بادشاہوں سے تکلیف پاتے ہوئے پھیل گیا یہاں تک کہ وہ تمام وُ نیاکا مذہب بن گیا اور استے میں یہود کی ملک اور سلطنت عجیب طرح سے بالکل نیست و نابود ہو گئی اور وہ لوگ قید ہو کر دور دور ملکوں میں پراگندہ کئے گئے اور ڈیڑھ ہزار برس سے اب تک اس حال میں رہے ہیں۔اور وہ اور سب لوگوں سے بالکل علیحدہ ہیں اور اگرچہ شار میں بہت ہیں تو بھی جیسے موسیٰ کے وقت میں شریعت کو مان کے الگ رہتے تھے ویسے بی اب تک اُس کومان کے الگ رہتے ہیں۔اور سب اُن کو حقیر جان کر طور پر اُن کے فارت ہونے سے بہت مدت پہلے معصوں میں اُڑا تے ہیں۔اُن کے اس حال کا بیان ہم اُنہیں باتوں میں جوان کے حق میں پیش گوئی کے طور پر اُن کے فارت ہونے سے بہت مدت پہلے فرمائی گئیں آچھی طرح سے بیان کر سکتے ہیں وہ باتیں کتاب (استشام ۲۰ سے) میں مذکور ہیں۔اور تو اُن سب قوموں میں جباں جباں خُداوند تھے پہنچائے گا جرائی کا باعث اور ضرب المثل اور لعن طعن کا نشانہ ہوگا۔

(۵) یہ قائم معجزہ یعنی یہودیوں کاپراگندہ ہو نااوراسی حالت میں رہناجو پیش گو ئیوں سے کماحقہ (جیسائس کاحق ہے) ملتاہے کسی جواب سے رد نہیں ہو سکتاہے۔

(۲)اوراُس آدمی سے کہو کہ اُس کتاب کی پیش گوئیوں میں سے بہت سی پوری ہوئیں یعنی اُن کے مطابق یہودی لوگ تِتر بتر ہوئےاوراور بہت سی باتیں مسیح کی بابت پوری ہوئیں تووہ آدمی ضرور کے گا کہ سب پچھ جو باقی ہے پورا ہو گااور مسیح کی باد شاہت اُن کے اور تمام وُنیا کے اوپر پھیلے گی۔

(۷)وہ آدمی کیے گاکہ وہ دلیل جو کہ پوری ہوئی پیش گوئیوں سے نکلی ہے اور بالکل درست اور سچی اور قائم ہے ایساکہ کوئی اُس کور د نہیں کر سکتا

(۸) کیونکہ جو کوئی اُن پیش گو ئیوں کو جن کی طرف سے ہم نے اشارہ کیااُن ماجر وں کے ساتھ جو تواریخوں میں پائی جاتی ہیں ملائے گاوہ ضرور کہے گا کہ بیرما جرے وہی ہیں جو کہ اُن پیش گو ئیوں میں مبین ہیں۔

(۹)ا گر کوئیان کو بخو بی سمجھے توضر ورہے کہ وہ اُنہیں یک بیک بڑی ہوشیاریاور خبر داری سے دریافت کرے گااور جوابیا کرے گا اُسے معلوم ہو گا کہ وہ بہت بھاری دلیلیں ہیں۔ (۱۰)اب مذہب عیسوی پر انصاف کرناہے کہ جیسااور باتوں پر انصاف کرناہے یعنی تمام دلیلوں کو خواہ اُس کے ثبوت میں یااُس کے برخلاف ہوں غور سے جانچنااور تب انصاف کرنا۔اور ہر ایک ہوش مند آدمی پر فرض ہے اور واجب ہے کہ دل وجان سے دریافت کرے کہ مسیحی مذہب کے ثبوت کی دلیلیں زیادہ ہیں یااُس کے برخلاف ہیں۔اوریاد بھی رکھنا چاہیے کہ اگر کوئی اس میں غلطی کرے گاتو ہمیشہ کے واسطے نقصان ہے۔

(۱۱)بہت لوگ ایسے ہیں کہ وہاس مذہب کے بر خلاف بولنے میں بہت فضیح ہیں لیکن ایسے سُست رہتے ہیں کہ اُس کے دلا کل پر ذرا بھی خیال نہیں کرتے اور نہ تواریخوں کواُن کی تلاش کے لیے مطالعہ کرتے ہیں۔

(۱۲) آخری بات۔ ثابت ہوا کہ مسیحی مذہب کے بر خلاف کوئی معقول اعتراض نہیں ہو سکتا ہے اور اُس کی عام تدبیر اور خاص حصے مخلو قات کے طریقوں سے مشابہت رکھتے ہیں اور سب کے سب اغلب ہیں اور وہ ایسا ہے کہ اگرچہ اُس کی خاص دلیلیں پچھ پچھ گھٹ جائیں تو بھی وہ نیست نہیں ہو سکیں گی اور باوجو داس کے کہ کافر اور معترض اپنی ساری طاقت سے اُس کے رد کرنے کی کوشش کر چکے تو بھی مسیحی مذہب کی بیشار کافی ووافی دلیلیں قائم رہتی ہیں اور بس۔

### آٹھوال باب

# اُن اعتراضوں کے بیان میں جو کہ اس طرح کے مباحثہ کرنے کے بر خلاف ہیں۔

وہ لوگ جو مسیحی مذہب پراعتراض کرتے ہیں اگر اُس بات کو جس کے بر خلاف وہ ککھتے اور بولتے ہیں کو شش کر کے دریافت کرتے تواس بات کے ککھنے کی حاجت نہ ہوتی۔لیکن چونکہ وہ ایسانہیں کرتے ہیں اس لیے ہم اُن کے اعتراضوں پر کچھ خیال کریں گے۔

وہ معترض کہتے ہیں کہ اس میں کچھ تسلی نہیں ہے جو مذہب کی مشکلات کور د کرےاور چو نکہ مخلو قات کے طریقوں میں بھی ویسی ہی مشکلات ہیں توضر ورہے کہ وہدونوں کی مشکلات کود ور کرے۔

اور مذہب کے فرائض ہم پراس بات سے ثابت ہیں کہ ہم اپنے سب وُ نیاوی کام کو شک وشبہوں میں چلاتے ہیں پر مذہب میں شک کی بات بالکل آنے نہیں دیتے ہیں۔

اب یہ سوچنانہ چاہیے کہ انسان مسیحی مذہب کو شبہوں کے ساتھ قبول کریں گے کہ وہ مذہب انسان کے سارے کام اور منصوبوں اور خواہشوں کو تبدیل کرتا ہے۔ پس یاد رکھنے کی بات ہے کہ اگر انسان اپنے وُنیاوی کام اور خوشی کو مذہب کے واسطے چھوڑیں تو ظاہر ہے کہ وہ اُس مذہب میں کسی طرح کا شک وشیہ نہیں کرتے۔

جوالیہا کرتے ہیں وہ بے علم اور قاصر ہونے کے سبب سے کہتے ہیںاوراُن کے جواب اب دیئے جاتے ہیں۔

**پہلے:۔**جو بات باقی ہےاور لوگ چاہتے ہیں سویہ ہے کہ ہر طرح کی مشکلات رد ہو تاکہ ہم سب کچھ سمجھیں لیکن بی<sub>ہ</sub>آنہونی بات ہے۔جب ہم خُدا کی ذات کو بالکل سمجھ لیںاور ازل سے اہد تک سب کچھ بہچانیں یعنی جب ہم عالم الغیب ہو جائیں تب ہم وُ نیاویاور مذہبی مشکلات کو بھی رد کر سکیں گے۔

ہم نادانوں کو ہمیشہ اجازت ہے کہ اُن باتون میں سے جو ہم دیکھتے اور جانتے ہیں مشکل اور مخفی باتوں کو کھول کربیان کریں۔سوجب ہم دیکھتے ہیں کہ خُداا پنی حکومت میں فلال طریقے کواستعال کرتا ہے تو ہم ضرور کہیں گے کہ وہ اپنی مذہبی حکومت میں بھی اُسی طریقے کواستعال کرے گا۔اور جب کہ کوئی انکار نہیں کر سکتا ہے کہ مذہب میں صرف وہی مشکلیں نظر آتی ہیں جو کہ مخلو قات کے طریقوں میں پائی جاتی ہیں تو مناسب نہیں ہے کہ اخلاقی مذہب پریقین نہ لائیں اور اللامی مذہب سے کنارہ کریں۔ ووسرے: ۔ ندہب ایک فائدہ مندشے ہے جس کا مطلب اور معنی خالق کے تھم کے بموجب چانا ہے تاکہ ہماری خوشی اُس کی حکومت میں بحال ہواور بڑھتی بھی جائے۔ پس اگر ثابت ہے کہ جس طرح وُنیاوی کا موں میں وفاداری اور ہوشیاری کرنے سے فائدہ حاصل ہوتا ہے اسی طرح ندہب کے ماننے سے روحانی فائدہ ہوگا۔ اور فدہب کے حق میں بہ نسبت وُنیاوی انتظاموں کے زیادہ ثبوت ہیں اور اعتراض اُس کی نسبت کم ہیں۔ تو عقلمند آدمی ضرور فدہب کوسوچ کر قبول بھی کریں گے۔ اور جب کہ ثابت ہے کہ فدہب کے ماننے سے بہ نسبت وُنیاوی باتوں کی تلاش کے نہایت زیادہ فائدہ ہوتا ہے تو کون کہہ سکتا ہے کہ فدہب کے واسطے بہ نسبت وُنیاوی انتظاموں کے زیادہ مضبوط دلیلیں ضرور وہیں۔

تنیسرے:۔اس کتاب کامقصدیہ نہیں ہے کہ غُدا کی حکومت کوراست ثابت کرے بلکہ یہ کہ انسان کے فرائض کو ظاہر کرے۔یہ دوبا تیں ہیں اگر چہ وہ کچھ کچھ ملتی بھی ہیں۔تاہم اگر معترض کچے کہ مذہب کی فلال فلال بات غیر انصافی کی ہے اور ہم بتادیں جیسا پہلے بابوں میں مذکورہے کہ وہی باتیں ٹھیک ٹھیک اور باتوں کے مانند ہیں جو کہ اُس کی حکومت میں سب لوگ مانتے ہیں۔اور یہ بھی بتادیں کہ ہم لوگ خُدا کے انتظام سمجھ نہیں سکتے ہیں اور اس سبب سے بے انصافی معلوم ہوتی ہے تواُس اعتراض کا ٹھیک ٹھیک جواب دیا گیا ہے۔مثلاً معترض کیے کہ آئندہ کی سزایا جزادینا غیر انصاف اور نیکی کے ہے۔اور ہم نے ثابت کیا کہ خُدااس دُنیا میں سزااور جزادیتا ہے توکیوں کر غیر ممکن ہے کہ وہ آگے کو بھی دے گا۔ تو معترض لاجواب ہے۔

ہم نہیں کہتے ہیں کہ اس طرح کی تشبیہ دینے سے ہم نے اپنے مذہب کو ثابت کیا یااپنے خالق ومالک کوراست ظاہر کیابلکہ ہم نے اعتراضوں کو رد کیااور ظاہر کیا کہ جو مسیحی مذہب پراعتراض کرتے ہیں وہ اپنی باتوں کو کسی طرح سے ثابت نہیں کر سکتے ہیں۔

چوتھے:۔ہم نہیں کہتے ہیں کہ یہ کتاب کامل ہے یا کہ وہ اُن باتوں پر پورے دلا کل پیش کرتی ہے لیکن وہ مصنف کے مقصد کو پورا کرتی ہے۔ کیونکہ اس میں صاف ثابت ہے کہ مسیحی مذہب اپنے مطلب کو پورا کرتا ہے۔اس میں ایسے دلا کل نہیں ہیں کہ جن کے ذریعہ سے انسان خواہ مخواہ ب مرضی قائل کیااور یقین دلایاجائے۔وہ مذہب ایمان اور یقین کو ترقی دیتا ہے۔جو کوئی ایمان سے اُس پریقین لائے گاوہ اُس کی سچائی اور فوائد بھی خود دل میں معلوم کرے گا۔اور شک وشبہ سے الگ رہے گااور بس۔

اگر معترض کہے کہ لوگ مذہب کے ثبوت کبھی نہیں پائیں گے اور اپنی چال چلن اُس کے مطابق نہ سُدھاریں گے۔ہم جواب دیتے ہیں کہ اس سے ثابت نہیں ہے کہ وہ ثبوت جھوٹے اور وہ مذہب باطل ہے۔ کیونکہ ہم روز بروز دیکھتے ہیں کہ آدمی دُنیاوی کاموں میں بھی اپنی عقل اور تمیز کے بر خلاف چلتے ہیں۔

اوریادر کھنا چاہیے کہ اس کتاب میں سب آدمیوں کے ہر طرح کے اعتراضوں کے جواب دیئے گئے ہیںاور تب مذہب کی دلیلیں پیش کی گئیں

يں۔

اور ہم نے ثابت کیا کہ بالفرض تعلیم تقدیر سچی ہو تو بھی اُس سے ثابت نہیں ہو سکتا کہ مسیحی مذہب جھوٹا ہے۔ا گر ہم اس تعلیم کور د کر کے کامل آزاد یااور فعل مختاری کی نیوپر مذہب کے دلائل پیش کرتے تووہ زیادہ مضبوطاور قائل کرنے والے ہوتے۔ اس کتاب کے بیہ فوائد نگلیں گے کہ جو مسیحی مذہب کومانتے ہیں دیکھیں گے کہ کوئی پکااور سپااعتراض اس مذہب کے بر خلاف نہیں ہو سکتا ہے کیونکہ اُن سب کا جواب مسیحی لوگ دے سکتے ہیں۔اور وہ جواس مذہب کو نہیں مانتے اگراس کتاب کوخوب پڑھیں گے تو قائل ہوں گے کہ وہ سپاہے اوراُس پراعتراض کر نابالکل بے فائدہ ہے۔

آخر کارا گرچپہ بعضاشخاص تمام مشابہت کو مٹھٹھوں میں اُڑادیں تاہم سب متحمل آدمی اور خاص کر وہ جو خودرائی کے مباحثہ سے خوش نہیں ہیں اقرار کریں گے کہ مذہب اور طریقہ مخلو قات میں کچھ مشابہت ہے اور جو دلیلیں مشابہت سے نکالی گئیں ضر ور طاقت وراورآرام کی ہیں

حصه دوم تمام شد